

ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ବାଶୀ ବୈଭବ

''ହେ ପ୍ରଭୁ ! ମୁଁ ତୁମ ହଞ ତିଆରି ଏକ ପିତୁଳା । ଯଦି ଆପଣ ମୋତେ ଏଠାକୁ ନଚାଇବାକୁ ଆଣିଛନ୍ତି ତେବେ ନଚାନ୍ତୁ । ମୋର କେତେ ଭକ୍ତି ବା ଜ୍ଞାନ ଅଛି ମୁଁ ଜାଣେନା, କିନ୍ତୁ ମୋର ଆପଣଙ୍କ ନାମ ପ୍ରତି ନିଷା ଅଛି । ମୋତେ ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ଉପାଧି ପ୍ରଦାନ କରାଯାଇଛି । ଯଦି ଆପଣ ଚାହାନ୍ତି ସେ ନାମର ଯଥାର୍ଥିତା ପ୍ରତିପାଦନ କରନ୍ତୁ ।''

–ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଲୀଳାମୃତରୁ

### ହରେକୃଷ ହରେକୃଷ କୃଷକୃଷ ହରେହରେ, ହରେରାମ ହରେରାମ ରାମରାମ ହରେହରେ





ବର୍ଷ ୪୨

# ହରେକୃଷ ଆନ୍ଦୋଳନର ମାସିକ ମୁଖପତ୍ର

ସଂଖ୍ୟା ୩

#### ପ୍ରତିଷାତା:

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁରଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦେଶାନୁସାରେ କୃଷକୃପା ଶ୍ରୀମୂର୍ତ୍ତି

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ଅନୁକମ୍ପିତ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୌର ଗୋବିଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପ୍ରକାଶିତ

#### ସମ୍ପାଦକ:

ଶୀ ଆମ୍ବାରାମ ଦାସ

#### ସହକାରୀ ସମ୍ପାଦକ:

ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭକ୍ତିପ୍ରାଣ ଗୋପିନାଥ ସ୍ୱାମୀ ଶ୍ରୀମତୀ ଦେବକୀ ଦେବୀ ଦାସୀ

#### ପରିଚାଳନା:

ସମୀହନ ଦାସ

#### ପ୍ରକାଶକ:



ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ବୃକ୍ ଟ୍ରଷ୍ଟ୍ ଅନ୍ତଃରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ କୃଷିଭାବନାମୂତ ସଂଘ

ଇୟନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣବଳରାମ ମନ୍ଦିର

ଆଇ.ଆର.ସି. ଭିଲେଜ, ଭୁବନେଶ୍ୱର-୭୫୧ ୦୧୫ ଫୋନ: ୯୦୭୮୨୯୩୬୧୦, ୯୪୩୭୯୩୭୩୪୬, ୯୯୩୭୮୭୫୭୫୦

E-mail: nggpress@gmail.com

### ମୃଦ୍ରଣ ଓ ପ୍ରସାରଣ :

ଶୀ ମଦନମୋହନ ଦାସ

### ନିଉ ଗୁରୁ ଗୌରାଙ୍ଗ ପ୍ରେସ

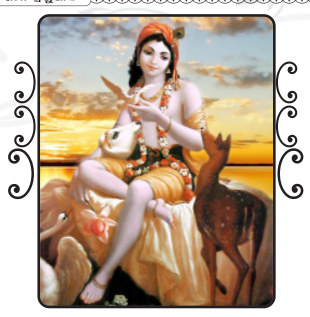
ଇୟନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷବଳରାମ ମନ୍ଦିର

ଆଇ.ଆର.ସି. ଭିଲେଜ୍, ଭୁବନେଶ୍ୱର-୭୫୧୦୧୫ ବାର୍ଷିକ ଗ୍ରାହକ ଭିକ୍ଷା - ଟ ୧୮୦.୦୦ ମାତ୍ର ପ୍ରତିଖଣ୍ଡର ଭିକ୍ଷା - ଟ ୧୫.୦୦ ମାତ୍ର

(ଏହି ପତ୍ରିକାର ଭାଷ୍ୟ ଓ ଫଟୋଗ୍ରାଫି ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ବୁକ୍ ଟ୍ରଷ୍ଟର ସର୍ବସ୍ୱତ୍ୱ ସଂରକ୍ଷିତ ଅଟେ)

## ସୂଚୀପତ୍ର

| ବିଷୟ                                                                                | ପୃଷ୍ଠା |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| ପଦ୍ୟାବଳୀ                                                                            | 9      |
| ସମ୍ପାଦକୀୟ: ଶ୍ରୀ ମହାଶିବ ରାତ୍ରି                                                       | ๆ      |
| <b>ଶ୍ରୀ ନାମାମୃତ</b><br>ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୂପାଦ              | Γ      |
| <b>ଶ୍ରୀଳ ପ୍ରଭୁପାଦ ଲୀଳାମୃତ</b><br>ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ସତ୍ <b>ସ୍ୱ</b> ରୂପ ଦାସ ଗୋସ୍ୱାମୀ       | 9 9    |
| <b>ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭଗବଦ୍ଗୀତା ସାରାମୃତ</b><br>ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୂପାଦ | ୧୩     |
| <b>ଭକ୍ତିରସାମୃତ ସିନ୍ଧୁ</b><br>ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୁପାଦ        | ( ૭    |
| <b>ଭାଗବତର ଭବିଷ୍ୟତ ବାଣୀ ସତ ହେଲା</b><br>ପ୍ରସ୍ତୁତି: ଭକ୍ତିପ୍ରାଣ ଗୋପୀନାଥ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ   | 6 L    |
| କୃଷ କେବେହେଲେ ବୃନ୍ଦାବନ ପରିତ୍ୟାଗ<br>ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ             | 9 6    |
| <b>ସଂକ୍ଷେପରେ ପରମସତ୍ୟ</b><br>ପ୍ରସ୍ତୁତି: ଦୀନବସ୍ଥଳ ଦାସ                                 | 9 পা   |
| ନଗରେ ନଗରେ ଓ ଗ୍ରାମେ ଗ୍ରାମେ                                                           | 9Г     |
| <b>ନାହଂ ତିଷାମି ବୈକୁଣ୍ଡେ</b><br>ପ୍ରସ୍ତୁତି: ସମୀହନ ଦାସ                                 | ୩০     |

କୃଷ ସୂର୍ଯ୍ୟସମ, ମାୟାହୟ ଅନ୍ଧକାର । ଯାହାଁ କୃଷ ତାହାଁ ନାହିଁ ମାୟାର ଅଧିକାର ॥ 

## ॥ ପଦ୍ୟାବଳୀ ॥

# ଅଥ ଗୋପୀନାଂ ପ୍ରେମୋକ୍ରର୍ଷଃ ସର୍ବବିଦ୍ୟାବିନୋଦାନାମ୍–

ଧିର୍ଯ୍ୟଂ ମାନପରିଗ୍ରହେଽପି ଜଘନେ ଯଙ୍ଗଶୁକାଳସ୍ୱନଂ ଗୋପୀନାଞ୍ଚ ବିବେଚନଂ ବିଧୁବନାରୟେ ରହୋମାର୍ଗଣମ୍ । ସାଧ୍ୱୀସଚ୍ଚରିତଂ ବିଳାସବିରତୌ ପତ୍ୟୁର୍ଗୃହାନ୍ୱେଷଣଂ ତତ୍ତଦେଗିୀରବରକ୍ଷଣଂ ମୁରାରିପୋର୍ବଂଶୀରବାପେକ୍ଷଣମ୍ ॥ ୧୫୫ ॥

–ଶାର୍ଦୁଳବିକ୍ରୀଡିତମ୍

### —:ଅନୁବାଦ:—

"ଶ୍ରୀ ଗୋପୀଗଣଙ୍କ ପ୍ରେମୋନ୍ତର୍ଷ" – ଶ୍ରୀକୃଷ ପୌଗଣ ଶେଷରେ କୈଶୋରର ପ୍ରାରୟରେ ଶ୍ରୀ ଗୋପୀଗଣଙ୍କର ପ୍ରେମୋନ୍ତର୍ଷ ଶ୍ରୀସର୍ବବିଦ୍ୟା ବିନୋଦଙ୍କ ପଦ୍ୟରେ ଲେଖିଛନ୍ତି – ମାନିନୀ ଗୋପିକାଗଣଙ୍କ ମାନ ପରିଗ୍ରହଣ ବିଷୟରେ ଯେଉଁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ନିତୟ ପ୍ରଦେଶର ଆଚ୍ଛାଦନ ନିମିଉ ବସ୍ତାଦି ଧାରଣ, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସହିତ ସୟୋଗର ଆରୟରେ ସତୀତ୍ୱ ଲୋକନିନ୍ଦାଦିର ବିବେଚନା, ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଦର୍ଶନ ନିମଉ ନିର୍ଜନ ସ୍ଥାନ, ଅନ୍ୱେଷଣ, ସତୀ ସ୍ୱାଧ୍ୟୀ ପତିବ୍ରତା ରମଣୀଗଣଙ୍କ ନିଜ ଚରିତ୍ର ରକ୍ଷା, ଅପର କୃଷଙ୍କ ସହିତ ଆଳାପାଦି କରିବ ନାହିଁ, ସୁତରାଂ ପତିଗୃହରେ ହିଁ ଅବସ୍ଥାନ କରିବ, ଏଥିପାଇଁ ପତିଗୃହ ଅନ୍ୱେଷଣ ପ୍ରଭୃତି ଏବଂ କୁଳମର୍ଯ୍ୟାଦା ସତୀଧର୍ମ ଇତ୍ୟାଦିର ରକ୍ଷାଦି କରିବା ପାଇଁ ଯେଉଁ ଧୈର୍ଯ୍ୟ, ତାହା ଯାବତ୍କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ମୁରଲୀ ଧ୍ୱନୀ କର୍ଣ୍ଣପଥରେ ପ୍ରବେଶ ନ କରି ତାବତ୍କାଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେମାନଙ୍କର ଅପେକ୍ଷା ରହୁଥିଲା। ୧୫୫।





ଧାରଣତଃ ଭାରତବର୍ଷରେ ବହୁ ଦେବାଦେବୀ ପୂଜନର ବ୍ୟବସ୍ଥା କେଉଁ ଅନାଦି କାଳରୁ ଚଳି ଆସୁଅଛି । ଏହା ବେଦ ସମ୍ମତ ଓ ବେଦର 'କର୍ମ-

କାଣ୍ଡ' ବିଭାଗରେ ଏ ସମ୍ବନ୍ଧୀୟ ପ୍ରମାଣ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ । ଭିନ୍ନ ଭିନ୍ନ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ କାମନାକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରି ଏହି ଦେବତା ପୂଜାର ବିଧିବିଧାନ ବେଦରେ ପ୍ରଦତ୍ତ ହୋଇଅଛି । ତନୁଧ୍ୟରେ କେତେକ ମୁଖ୍ୟ ଦେବତା ଅଛନ୍ତି, ଯେଉଁମାନଙ୍କୁ ପ୍ରାମାଣିକ ଶାସମାନଙ୍କରେ ବହୁମାନନ କରାଯାଇଥାଏ। ସେହି ମୁଖ୍ୟ ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଶ୍ରୀ ବ୍ରହ୍ମାଳୀ, ଶିବଳୀ, ପାର୍ବତୀ ବା ଦୂର୍ଗାଦେବୀ, ଶ୍ରୀଗେଶଶଜୀ, ଆଦିତ୍ୟ ବା ସୂର୍ଯ୍ୟ, ଚନ୍ଦ୍ର, ଇନ୍ଦ୍ର, ବରୁଣ, ଅଗ୍ନି, ବାୟୁ ଆଦି ଅଟନ୍ତି । ଏମାନେ ଆଧିକାରିକ ଦେବତା ହିସାବରେ ଭାଗବତ୍ ପ୍ରଦତ୍ତ ବିଭିନ୍ନ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ଅଛନ୍ତି। ତେବେ ଏହି ଉପର୍ଯ୍ୟୁକ୍ତ ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ ଶ୍ରୀଶିବଜୀଙ୍କ ଅସ୍ତିତ୍ୱ ଭିନୁ ପ୍ରକାର ଅଟେ । ସେ ଦେବତାମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଗଣ୍ୟ ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଜୀବତତ୍ତ୍ୱ ବା ଶକ୍ତିତତ୍ତ୍ୱର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ନୁହଁତ୍ତି । ସେ ଏକ ଭିନ୍ନ

ତତ୍ତ୍ୱ ଅଟନ୍ତି । ସେ ଦେବତାତିରିକ୍ତ ପ୍ରଧାନ ବୈଷବ (ବିଷ୍ମୁଭକ୍ତ) ମଧ ଅଟନ୍ତି। ତାଙ୍କର ବିଷୁ ଆରାଧନା ସର୍ବଜନବିଦିତ ଅଟେ। ସେଥିପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ସର୍ବଶ୍ରେଷ 🛚 ବୈଷ୍ଣବ କୁହାଯାଇଥାଏ,

**"ବୈଷବାନାଂ ଯଥାଶନ୍ତୁ"** । ଏ ସୃଷ୍ଟ ଜଗତର ସୃଷ୍ଟି ପାଳନ ଓ ସଂହାର ନିର୍ମିତ୍ତ ଭଗବାନ୍ ନିଜକୁ ତିନି କ୍ରିୟା– ସୃଷ୍ଟି ସ୍ଥିତି ପ୍ରଳୟ ନିମିଉ ତ୍ରିରୂପରେ ପ୍ରକାଶିତ କରିଛନ୍ତି ଯଥା:-ବ୍ରହ୍ଲା, ବିଷ୍ଣୁ ଓ ମହେଶ୍ୱର । ଏମାନେ ସ୍ୱସ୍ୱ ସେବା ନିରତ ରହି ପରମେଶ୍ୱର ଭଗବାନ୍ କୃଷଙ୍କ ପ୍ରୀତିବିଧାନ କରୁଛନ୍ତି। ତେବେ ଆଲୋଚ୍ୟ ବିଷୟ ଶ୍ରୀଶିବଳୀ ଏକ ଉନ୍ନତ ଓ ଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଟନ୍ତି, ଯାହାଙ୍କ ବର୍ତ୍ତନା ଶ୍ରୀବ୍ରହୁ-ସଂହିତାରେ ଦେଖିବାକୁ ମିଳେ ।

> କ୍ଷୀରଂ ଯଥା ଦଧୂବିକାର ବିଶେଷ ଯୋଗାତ୍ ସଞ୍ଜାୟତେ ନ ହି ତତଃ ପୃଥଗଞ୍ଜି ହେତାଃ ।

### ଯଃ ଶନ୍ଧୁତାମପି ତଥା ସମୁପେତି କାର୍ଯ୍ୟାତ୍ ଗୋବିନ୍ଦମାଦିପୁରୁଷଂ ତମହଂ ଭକାମି ॥

"ଦୂଗ୍ଧ ଯେପରି ବିକାର ବିଶେଷ ଯୋଗରେ (ଅମ୍ନଯୋଗରେ) ଦଧିରୂପ ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଏ, ତଥାପି କାରଣ ରୂପ ଦୁଗୁରୁ ପୃଥକ୍ ତତ୍ତ୍ୱ ନୁହେଁ, ସେହିପରି ଯେ କାର୍ଯ୍ୟବଶତଃ ଶୟୁତା ପ୍ରାପ୍ତ ହୁଅନ୍ତି, ସେହି ଆଦିପୁରୁଷ ଗୋବିଦଙ୍କୁ ମୁଁ ଭଜନ କରୁଅଛି।"

ଏହାର ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟ ହେଲା, ଦୁଗ୍ଧ ଅମୁସଂଯୋଗରେ ବିକାର ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଦଧି ରୂପେ ପରିଣତ ହୁଏ, ସୁତରାଂ ଦଧି ଦୁଗ୍ଧରୁ ଗୋଟିଏ ସ୍ୱତନ୍ତ ବୟୁ ନୁହେଁ। ପୁନଣ୍ଡ ଦଧି ଯେପରି ଦୁଗ୍ଧ ପରିଚୟରେ ପରିଚିତ ହୋଇପାରେ ନାହିଁ ଏବଂ ଦୁଗ୍ଧର ଗୁଣ ଦଧିରେ ବର୍ତ୍ତମାନ ନଥାଏ, ତଦ୍ମୁପ ତମୋଗୁଣରୂପକ ଅମ୍ନ ସଂଯୋଗରେ ବିକାରପ୍ରାପ୍ତ ଦଧିରୂପ-ଶିବ ବିଷ୍ଟୁ ରୂପ ଦୁଗ୍ଧରୁ ଗୋଟିଏ ସ୍ୱତନ୍ତ ଈଶ୍ୱର ନ ହେଲେ ମଧ୍ୟ 'ଶିବ' ବିଷ୍ଟୁ-ପରିଚୟରେ ପରିଚିତ ହୋଇପାରନ୍ତି ନାହିଁ। ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ଗୁଣ ମଧ୍ୟ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ଶିବଙ୍କ ଠାରେ ଅବସ୍ଥାନ କରିପାରେ ନାହିଁ। ଶ୍ରୀ ଭକ୍ତିରସାମୃତ ସିନ୍ଧୁ ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଶ୍ରୀଲ ରୂପପାଦଙ୍କ ବର୍ଣ୍ଣନାନୁଯାୟୀ ଭଗବାନ୍ କୃଷଙ୍କର ୬୪ଟି ଦିବ୍ୟଗୁଣ ମଧ୍ୟରୁ ଷାଠିଏଟି ଗୁଣ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣରୂପେ ଚିତ୍ ଭାବରେ ଚିଦ୍ଘନ-ବିଗ୍ରହ ଶ୍ରୀ ନାରାୟଣଙ୍କ ଠାରେ ଦେଦୀପ୍ୟମାନ। ପଞ୍ଚାବନଟି ଗୁଣ ଅଂଶ ରୂପେ ଶ୍ରୀ ଶିବଜୀଙ୍କ ଠାରେ ବିଦ୍ୟମାନ (ଭ.ର.ସିଦ.-୧ମ ଲହରୀ)।

ଶ୍ରୀ ହରିଭକ୍ତିବିଳାସ ଚତୁର୍ଦ୍ଦଶ ବିଳାସରେ ୬୬ ଶ୍ଳୋକର ଗଳାରେ ଗ୍ରାଇବର୍ଗ ତନ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଉକ୍ତି ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ– "ଆକାଶାନିଳୟୋରିବେତି ଦୀପାଦ୍ଦୀପାନ୍ତରବତ୍ କାରଣେନ ସହ କାର୍ଯ୍ୟସ୍ୟାଭେଦାଭି ପ୍ରାୟେଣାବତାରିଶାତ୍ମନା

ସହାବତାରସ୍ୟ ଶ୍ରୀଶିବସ୍ୟାବେଦୋଦର୍ଶିତଃ ।"

କାର୍ଯ୍ୟ-କାରଣର ଅବୟବ, ସୁତରାଂ ତାହାଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ । ବାୟୁ ଯେପରି ତାହାର କାରଣ ଆକାଶରୁ ଅଥବା ଦଧି ଯେପରି ତାହାର କାରଣ ଦୁଗ୍ଧରୁ, ଗୋଟିଏ ଦୀପ ଅନ୍ୟ ଦୀପର ଉତ୍ପତ୍ତି ସଦୃଶ ଅଭିନ୍ନ, ସେହିପରି କାର୍ଯ୍ୟରୂପତା ପ୍ରାପ୍ତ ଶୁୟ କାରଣରୂପୀ ବିଷ୍ମୁଙ୍କ ଠାାରୁ ଅଭିନ୍ନ ।

ଏଥିପାଇଁ ଶାୱରେ ବିଭିନ୍ନ ସ୍ଥାନରେ ଶିବ–ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ଅଭିନୃତ୍ୱ କଥିତ ହୋଇଅଛି ।

ଅନୁରୂପ ଭାବରେ ରକ୍ବେଦ ସଂହିତାର ଭକ୍ତି ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ— ଓଁ ତଦ୍ ବିଷୋଃ ପରମଂ ପଦଂ ସଦା ପଶ୍ୟକ୍ତି ସୂରୟଃ । ଦିବୀବ ଚକ୍ଷୁରାତତମ୍ ॥ ରକ୍ବେଦରେ ୩୩ କୋଟି ଦେବତାଙ୍କ ବିଷୟରେ ବର୍ତ୍ତନା କରି ଶ୍ରୀବିଷ୍ଣୁପଦ ଏହା ପରମପଦ ଏବଂ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ ଦେବତାଗଣ ସୂରି ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଷ୍ଣବପଦ କହିବା ନିର୍ମିତ୍ତ ଉପରୋକ୍ତ ମନ୍ତ୍ରର ଅବତାରଣା । ଏହାର ଅର୍ଥ- ସେହି ବିଷ୍ଣୁଙ୍କ ପରମପଦ ଦିବ୍ୟସୂରି ଅର୍ଥାତ୍ ବୈଷ୍ଣବଗଣ ନିତ୍ୟକାଳ ଦର୍ଶନ କରିଛନ୍ତି, ସେହି ବିଷ୍ଣୁଙ୍କ ପରମପଦ ଆକାଶସ୍ଥ ଦିନମଣି ସୂର୍ଯ୍ୟଙ୍କ ସଦୃଶ ସ୍ୱପ୍ରକାଶ ।

ଅନୁରୂପ ଭାବରେ ମାଧ୍ୱଭାଷ୍ୟଧୃତ ଶ୍ରୁତିବଚନ ୧/୧/ ୨୩ କହନ୍ତି—

ଏକୋ ନାରାୟଣ ଆସୀତ ନ ବ୍ରହ୍ମା ନଶଙ୍କରଃ ସମୁନିର୍ଭୂତ୍ୱା ସମଚିନ୍ତୟତ୍ ତତ୍ର ତେ ବ୍ୟକୟନ୍ତ ବିଶ୍ୱେ ହିରଣ୍ୟଗର୍ଭୋଽଗ୍ନିର୍ଯମୋ ବରୁଣ ରୁଦ୍ରେନ୍ଦ୍ରାହତି ॥

"ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାକ୍କାଳରେ ଏକମାତ୍ର ନାରାୟଣହିଁ ବର୍ତ୍ତମାନ ଥିଲେ, ବ୍ରହ୍ମା ବା ଶଙ୍କର କେହି ନଥିଲେ । ସେ ମୌନ ରହି ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ, ତାହାଙ୍କ ଠାରୁ ସେହି ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ଠାରୁ ଇହ କଗତରେ ହରିଣ୍ୟଗର୍ଭ, ଅଗ୍ନି, ଯମ, ବରୁଣ, ରୁଦ୍ର, ଇନ୍ଦ୍ର ପ୍ରଭୃତି ଦେବତାଙ୍କ ଉତ୍ପତ୍ତି ହୋଇଅଛି ।"

ପୁରୁଷସୂକ୍ତର ବିଷୁପରତା ପୁରାଣବଚନରୁ ମଧ୍ୟ ଜଣାଯାଇଥାଏ, ଯେପରି-

ଯଥା ହି ପୌରୁଷଂ ସୂକ୍ତଂ ନିତ୍ୟଂ ବିଷ୍ପୁପରାୟଣମ୍ । ତଥିବ ମେ ମନୋ ନିତ୍ୟ ଭୂୟାତ୍ ବିଷ୍ପୁ ପରାୟଣମ୍ ॥

(ମାଧ୍ୱଭାଷ୍ୟଧୃତ ପାଦ୍କବଚନ ୧/୧/୨୬ରୁ)

ଅତଏବ କାର୍ଯ୍ୟ-ବିଚାରରେ ବିଷ୍ତୁ ଓ ଶିବଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଭେଦ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ । ଶିବ ଓ ବିଷ୍ତୁଙ୍କ ସମ୍ଦନ୍ଧରେ ଶାୱୀୟ ଉକ୍ତି ଉଦ୍ଧାର କରି ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତର ପ୍ରଣେତା ଶ୍ରୀଲ କୃଷଦାସ କବିରାଜ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏହାର ମୀମାଂସା ଚୈ.ଚ.ମ. ୨୦/୩୦୭-୯ ଏବଂ ୩୧୧ରେ ନିମ୍ନଲିଖିତ ପ୍ରକାରେ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି—

ନିଜାଂଶକଳାୟ କୃଷ ତମୋଗୁଣ ଅଙ୍ଗୀକରି । ସଂହାରାହ୍ୟି ମାୟା ସଙ୍ଗେ ରୁଦ୍ରରୂପ ଧରି ॥ ମାୟା ସଙ୍ଗେ ବିକାରେ ରୁଦ୍ର ଭିନ୍ନାଭିନ୍ନ ରୂପ । ଜୀବତତ୍ତ୍ୱ ହୟ, ନହେ କୃଷେର ସ୍ୱରୂପ । ଦୁଗ୍ଧ ଯେନ ଅମ୍ଳୁଯୋଗେ ଦଧିରୂପ ଧରେ । ଦୁଗ୍ଧାନ୍ତର ବୟୁ ନହେ ଦୁଗ୍ଧ ହୈତେ ନାରେ ॥ ଶିବ-ମାୟା ଶକ୍ତିସଙ୍ଗୀ ତମୋଗୁଣାବେଶ । ସାୟାତୀତ ଗୁଣାତୀତ ବିଷ୍ଣୁ ପରମେଶ ॥ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟଲୀଳାର ବ୍ୟାସ ଶ୍ରୀଲ ବୃନ୍ଦାବନ ଦାସ ଠାକୁର ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଭାଗବତ (ଆଦିଖଣ୍ଡ ୧/୨୦)ରେ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି—

### "ପାର୍ବତୀ ପ୍ରଭୃତି ନବାର୍ବୁଦନାରୀ ଲୟାଁ । ସଙ୍କର୍ଷଣ ପୂଜେ ଶିବ ଉପାସକ ହୟାଁ ॥"

ବଞ୍ଚତଃ ଉପର୍ଯ୍ୟୁକ୍ତ ଆଲୋଚନା ଅନୁସାରେ ସ୍ୱଭକ୍ତ ଭିନ୍ନ ସକାମ ଜୀବ ସକଳ ପକ୍ଷରେ ଆଧିକାରିକ ଦେବତା ରୁଦ୍ରଙ୍କ ଉପାସନା ସଂସ୍ଥାପନାର୍ଥ, ଭଗବାନ ଶ୍ରୀହରି ସ୍ୱକୀୟ ରୁଦ୍ରଙ୍କ ଆରାଧନା କରିଥିଲେ । ପୂନଷ ଏ ବିଷୟଟିକୁ ପ୍ରଚାର କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ରୁଦ୍ର ମଧ୍ୟ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ମହାସଙ୍କର୍ଷଣ ତାଙ୍କୁ ଅଙ୍ଗୀକାର କରିଥିଲେ । ଏହାହିଁ ରୁଦ୍ରୋପାସନାର ତାପ୍ପର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀ ନାରାୟଣୀୟୋପନିଷଦରେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରୀ ଭଗବାନଙ୍କ ଭକ୍ତିରେ ଏହା ପରିଷ୍ଟୁଟ ହୋଇଅଛି— ଅହମାତ୍ମା ହି ଲୋକନାଂ ବିଶ୍ୱେଷାଂ ପାଷ୍ଟୁନନ୍ଦନ । ତସ୍ମାଦାତ୍ମାନମେବାଗ୍ରେ ରୁଦ୍ରଂ ସଂପୂଜ୍ୟାମ୍ୟହମ୍ ॥ ମୟାକୃତଂ ପ୍ରମାଣଂ ହି ଲୋକଃ ସମନୁବର୍ତ୍ତତେ । ପ୍ରମାଣାନି ହି ପୂଜାନି ତତ୍ତ୍ୱଂ ପୂଜ୍ୟାମ୍ୟହମ୍ ॥ ନ ହି ବିଷ୍ଣୁଃ ପ୍ରଣମତି କସ୍ଥିତିଦ୍ୱୁଧାୟ ଚ ।

ହେ ପାଞ୍ଚନନ୍ଦନ ! ଆହେ ବିଶ୍ୱର ଆତ୍ପା, ମୁଁ ଯେ ରୁଦ୍ରଙ୍କ ପୂଜା କରେ, ତାହା ରୁଦ୍ରାନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ସଙ୍କର୍ଷଣଙ୍କର ପୂଜା । ମୁଁ ଯାହା କରେ, ଲୋକମାନେ ତାହାର ଅନୁବର୍ତ୍ତନ କରନ୍ତି, ପ୍ରମାଣହିଁ ପୂଜ୍ୟ । ଏଥି ନିମିଉ ମୁଁ ରୁଦ୍ରଙ୍କ ପୂଜା କରିଥାଏ । ବିଷ୍ଣୁ କୌଣସି ଦେବତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରନ୍ତି ନାହିଁ, ମୁଁ ଆତ୍ମାକୁ ହିଁ (ରୁଦ୍ରାନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀଙ୍କୁ ହିଁ) 'ରୁଦ୍ର' ବୋଲି ପୂଜା କରିଥାଏ ।' (ଶ୍ରୀ ସିଦ୍ଧାନ୍ତରତ୍ୱ ୩/୨୧-୨୨)

ଅତ ଆତ୍ମାନମେବେତି ତତୋ ରୁଦ୍ରଃ ଭଜାମ୍ୟହମ୍ ॥

ଏ ସୟକ୍ଷରେ ସୟକ୍ଷ-ତତ୍ତ୍ୱଚାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀଲ ସନାତନ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଶ୍ରୀ ବୃହତ୍ ଭାଗବତାମୃତ (୧/୨/୯୩-୯୮, ୧/୩/୧ ଏବଂ ୨/୩/୬୬) ଶ୍ଳୋକରେ ଶ୍ରୀଶିବଜୀଙ୍କ ସଙ୍କର୍ଷଣ ଉପାସନା ବିଷୟରେ ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି । ତା'ର ସାରାଂଶ ହେଲା-"ଆତ୍ମସମ ମହିମାନ୍ୱିତ ପରମ ଶୋଭାମୟ ପାରିଷଦବର୍ଗଙ୍କଦ୍ୱାରା ପରିବୃତ୍ତ ଓ ମହାବିଭୂତିଯୁକ୍ତ ସୁଦ୍ଦର ଛତ୍ରଚାମରାଦିଦ୍ୱାରା ମଣ୍ଡିତ, ସ୍ୱୀୟ ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଶ୍ରୀ ସଙ୍କର୍ଷଣଦେବଙ୍କ ପୂଜାରେ ରତ ରହି ଶ୍ରୀଗିରୀଶ ସେହି ସ୍ଥାନରେ ବିରାଜିତ ଅଛନ୍ତି । ସେ ସେଠାରେ ଶ୍ରୀସଙ୍କର୍ଷଣ ଦେବଙ୍କୁ ସ୍ୱୀୟ ଅଭୀଷ୍ଟ ଆରାଧ୍ୟ ରୂପେ ବରଣ କରି

ତାଙ୍କର ପୂଜା ବିଧାନପୂର୍ବକ ଅତି ଅଭୁତ ମହିମା ବିୟାର କରିଛନ୍ତି । ଦେବର୍ଷି ନାରଦ ସେହି ଶିବଲୋକରେ ଶ୍ରୀ ଶଙ୍କର୍ଷଣଦେବଙ୍କ ଅର୍ଚ୍ଚନରତ ତଦୀୟ ଭାବରେ ଆବିଷ୍ଟ ନୃତ୍ୟ ପରାୟଣ ଓ କୀର୍ତ୍ତନରେ ମଉ ମହା ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟଶାଳୀ ଶ୍ରୀ ମହାଦେବଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କଲେ । ମହାଦେବ କଗତର ଈଶ୍ୱର ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଦାସ ସଦୃଶ ନିତ୍ୟକାଳ ପ୍ରେମର ସହିତ ସହସ୍ତବଦନ ଶେଷମୂର୍ତ୍ତି - ଶ୍ରୀଭଗବାନଙ୍କର ପୂଜା କରିଥା'ନ୍ତି । ସ୍ୱୟଂରୂପ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ବୈଭବ ପ୍ରକାଶ ଶ୍ରୀବଳଦେବ ବା ମୂଳଶଙ୍କର୍ଷଣ । ତାହାଙ୍କର ଅଂଶସ୍ୱରୂପ ରୁଦ୍ରାନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ମହାଶଙ୍କର୍ଷଣ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ (୪/ ୨୪/ ୨୮)ରେ ଶ୍ରୀ ଶୟୁ ନିକ ଭକ୍ତ ପ୍ରଚେତାଗଣଙ୍କୁ ଏହା ସ୍ୱୟଂ କହିଛନ୍ତି— ଯଃ ପରଂ ରଂହସଃ ସାକ୍ଷାତ୍ ତ୍ରିଗୁଣାତ୍ ଜୀବ-ସଂଙ୍କିତାତ୍ । ଭଗବତ୍ତଂ ବାସୁଦେବଂ ପ୍ରପନ୍ନଃ ସ ପ୍ରିୟୋ ହି ମେ ।

ଶ୍ରୀ ଶିବକୀ କହିଲେ, "ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ପ୍ରକୃତି ଓ ପୁରୁଷର ନିୟନ୍ତଶକାରୀ ଭଗବାନ୍ ବାସୁଦେବ (କୃଷ୍ଣ)ଙ୍କର ଚରଣରେ ଶରଣାଗତ ହଅନ୍ତି, ସେ ମୋର ଅତ୍ୟନ୍ତ ପ୍ରିୟ ।"

ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ଲୀଳାର ବ୍ୟାସ ଶ୍ରୀଲ ବୃନ୍ଦାବନ ଦାସ ଠାକୁର ଶ୍ରୀ ଚୈ.ଭା.ମ. ୧ ୯ଶ ପରିଚ୍ଛେଦରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି—

<del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

"ହିରଣ୍ୟକଶିପୁ ବର ପାଇୟା ବ୍ରହ୍ମାର । ଲଙ୍ଘିୟା ତୋମାରେ ଗେଲ ସବଂଶେ ସଂହାର ॥ ଶିରଚ୍ଛେଦେଶିବ ପୂକିୟା ଓ ଦଶାନନ । ତୋମା ଲଙ୍ଘି ପାଇଲେନ ସବଂଶେ ମରଣ ॥ ସର୍ବଦେବ ମୂଳ ତୁମି ସବାର ଈଶ୍ୱର । ଦୃଶ୍ୟାଦୃଶ୍ୟ ଯତ ସବ ତୋମାର କିଙ୍କର ॥ ପ୍ରଭୁରେ ଲଙ୍ଘିୟା ଯେ ଦାସେରେ ଭକ୍ତି କରେ । ପୂଜା ଖାଇ ସୈଇ ଦାସ ତାହାରେ ସଂହାରେ ॥ ତୋମା ନା ମାନିୟା ଯେ ଶିବାଦି ଦେବ ଭଜେ । ବୃକ୍ଷ ମୂଳ କାଟି ଯେନ ପଲ୍ଲବେରେ ପୂଜେ ॥" "ଶୁନ ଶିବ ତୁମି ମୋର ନିଜ ଦେହ ସମ । ଯେ ତୋମାର ପ୍ରିୟ ସେ ମୋହାର ପ୍ରିୟତମ । କ୍ଷେତ୍ରେର ପାଳକ ତୁମି ସର୍ବଦା ଆମାର । ସର୍ବକ୍ଷେତ୍ରେ ତୋମାରେ ଦିଲାମ ଅଧିକାର ॥

ଶ୍ରୀ ଗୌରସୁନ୍ଦର ସ୍ୱବାଲ୍ୟଲୀଳା ପ୍ରକାଶ ସମୟରେ ଗଙ୍ଗାନଦୀ କୂଳରେ ଶିବ ପୂଜାରତ ବାଳିକାମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ମନ୍ତବ୍ୟ

(ଚୈ.ଭା.ଅନ୍ୟତ୍ରୟୋଦଶ ପରିଚ୍ଛେଦ)

ପ୍ରଦାନ କରି କହିଲେ-

"କନ୍ୟାଗଣେ କହେ, ଆମାପୂଜ ଆମିଦିବ ବର । ଗଙ୍ଗା-ଦୁର୍ଗା ଦାସୀ ମୋର ମହେଶ କିଙ୍କର ॥"

(ଚୈ.ଚ.ଆ. ୧୪ଶ ଅଧାୟ)

X X X X X X X X "ଅନନ୍ତ ବ୍ରହ୍ମାଷ୍ଟେ ରୁଦ୍ର ସଦାଶିବେର ଅଂଶ । ସଣ୍ଡାରତାର ନିହେଁ ପର୍ର-ଅରତ୍ୟ ॥

ଗୁଣାବତାର ତିହୋଁ ସର୍ବ-ଅବତଂସ ॥ ତିହୋଁ କରେନ କୃଷେର ଦାସ୍ୟ ପ୍ରତ୍ୟାଶ । ନିରନ୍ତର କହେନଶିବ- 'ମୁଇଁ କୃଷଦାସ' ॥ କୃଷପ୍ରେମେ ଉନ୍ନଉ ବିହ୍ୱଳ ଦିଗୟର । କୃଷଗୁଣ-ଲୀଳା ଗାୟ ନାଚେ ନିରନ୍ତର ॥ ଏକ କୃଷ ସର୍ବସେବ୍ୟ ଜଗତ-ଈଶ୍ୱର । ଆର ଯତ ସବ ତା'ର ସେବକାନୁଚର ॥ କେହ ମାନେ, କେହ ନା ମାନେ ସବେତାର ଦାସ । ଯେ ନା ମାନେ ତାର ହୟ ସେଇ ପାପେ ନାଶ ॥"

(ଚେ.ଚ.ଆଦି ୬ଷ ଅଧାୟ)

ପଦକର୍ତ୍ତ। ଶ୍ରୀଲୋଚନଦାସଠାକୁର ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ମଙ୍ଗଳରେ ଉଲ୍ଲେଖ କରିଛନ୍ତି–

> "ମହେଶ୍ୱର ପ୍ରଭୂ ସବ ବୈଷବେର ରାଜା । ସେଇ ଭାବେ ଯେଇ ଜନ କରେ ତା'ର ପୂଜା ॥ ତାଁହାର ହଞେ ଶିବ କରେନ ଭୋଜନ । ସେ ପ୍ରସାଦ ପାଇଲେ ହୟ ବନ୍ଧ-ବିମୋଚନ ॥"

ଗୁଣାବତାର ଶିବ, ସଦାଶିବ ଏବଂ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱ ଅବଗତ ହୋଇ ଶୁଦ୍ଧଭକ୍ତଗଣ ସେମାନଙ୍କର ଯଥାଯୋଗ୍ୟ ଉପାସନା କରିଥା'ନ୍ତି । ଭଗବାନ୍ ଅତ୍ୟୁତହିଁ ସବୁକିଛିର ମୂଳ । ଅତଏବ ମୂଳରେ ଜଳସେଚନ କଲେ ଶାଖା-ପ୍ରଶାଖା-ପତ୍ର, ପୁଷ୍ପାଦିର ସନ୍ତୋଷ ବିଧାନ ହୋଇଥାଏ । ଶ୍ରୀ ଭାଗବତାମୃତ-କଣାର ପଞ୍ଚମ ଅନୁଚ୍ଛେଦରେ ଶ୍ରୀଶିବ, ସଦାଶିବ ଓ ସ୍ୱୟଂ ଭଗବାନଙ୍କ ସୟନ୍ଧରେ ଏହିପରି ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ନିର୍ଣ୍ଣୟ କରିଛନ୍ତି-

ସଦାଶିବଃ ସ୍ୱୟଂ ରୂପାଙ୍ଗ ବିଶେଷସ୍ୱରୂପୋ ନିର୍ଗୁଣଃ ସଃ ଶିବସ୍ୟାଂଶୀ।

ଅତତ୍ରବାସ୍ୟ ବ୍ରହ୍ମତୋଃପ୍ୟଧିକ୍ୟଂ ବିଷ୍ଟୁନା ସାମ୍ୟଞ୍ଚ ଜୀବାଉୁ ସଗୁଣତ୍ୱେଃସାମ୍ୟଞ୍ଚ ।।

ଅର୍ଥାତ୍— ଯେ ବୈକୁଣ୍ଡଧାମରେ ସଦାଶିବ ରୂପେ ବିରାଜିତ, ସେ ଗୁଣାବତାର ଶିବ ନୁହଁତ୍ତି, ସେ ନିର୍ଗୁଣ ଏବଂ ସ୍ୱୟଂରୂପ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅଙ୍ଗବିଶେଷ । ଏହି ସଦାଶିବ ଗୁଣାବତାର ଶିବଙ୍କ ଅଂଶୀ । ଅତଏବ ଶ୍ରୀବ୍ରହ୍ମାଳୀଙ୍କ ଠାରୁ ଶ୍ରେଷ ଏବଂ ବିଷ୍ଣୁଙ୍କ ସହିତ ସମାନ । ଜୀବ ସଗୁଣ ହେତୁ ଜୀବଠାରୁ ଏହାଙ୍କର ଭେବ ସ୍ୱୀକାର କରିବାକୁ ହେବ । ଗୁଣାବତାର ଶିବଙ୍କ ଅଂଶୀ ଏହି ବିଷ୍ଣୁତତ୍ତ୍ୱ–ସଦାଶିବହିଁ ବୃନ୍ଦାବନର ଅଧୀଶ୍ୱର 'ଗୋପେଶ୍ୱର' ନାମରେ ଖ୍ୟାତ । ଏ ଶୁଦ୍ଧବୈଷ୍ଣବଗଣଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପୂଜିତ । ଭଗବଦ୍ ଭକ୍ତଗଣ ଏହିପରି ଭାବରେ ଶ୍ରୀ ସଦାଶିବଙ୍କ ଆରାଧନା କରିଥା'ତ୍ତି–

ବୃନ୍ଦାବନାବନିପତେ ଜୟ ସୋମ-ସୋମ-ମୌଳେ ସନନ୍ଦନ-ସନାତନ-ନାରଦେଡ଼୍ୟ । ଗୋପେଶ୍ୱର ବ୍ରଜବିଳାସି-ଯୁଗାଘ୍ରିଂ-ପଦ୍ମେପ୍ରୀତିଂ ପ୍ରଯଚ୍ଛ ନିତରାଂ ନିରୁପାଧିକାଂ ମେ ॥

ହେ ବୃନ୍ଦାବନାବନିପତେ । ହେ ଉମାପତି ଚନ୍ଦ୍ରଶେଖର । ହେ ସନନ୍ଦନ-ସନାତନ-ନାରଦପୂଜ୍ୟ । ହେ ଗୋପେଶ୍ୱର । ବ୍ରକବିଳାସୀ ଶ୍ରୀରାଧାକୃଷଙ୍କ ପାଦପଦ୍କରେ ମୋତେ ନିରୁପାଧିକ ପ୍ରେମ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତୁ । ଆଜିର ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ଶ୍ରୀଶିବଜୀଙ୍କ ମହିମା ଗାନ ସହିତ ସେ ଯେ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅନ୍ତରଙ୍ଗ ଭକ୍ତ ତଥା ଭିନ୍ନ ଓ ଅଭିନ୍ନ ତତ୍ତ୍ୱ ଅଟନ୍ତି ତାହାକୁ ପ୍ରମାଣିତ କରିବା । ଏହା ସହିତ ବୈଷବ ଶ୍ରେଷ ଶ୍ରୀଶିବଜୀ ଜୀବଜଗତର କଲ୍ୟାଣ ପାଇଁ କେତେ ବ୍ୟଗ୍ର ତାହା ମଧ୍ୟ ନିମ୍ନ ପ୍ରସଙ୍ଗରୁ ଅତି ସହଜରେ ଉପଲନ୍ଧ ହୁଏ ।

ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ (୮/୭/୧୬)ର ବର୍ଷିନାନୁଯାୟୀ-ମଥ୍ୟମାନାତ୍ ତଥା ସିନ୍ଧୋର୍ଦ୍ଦେବାସୁରବରୂଥପିଃ । ଯଦା ସୁଧା ନ ଜାୟେତ ନିର୍ମମନ୍ତାଜିତଃ ସ୍ୱୟମ୍ ॥

"ଅଗ୍ରଣି ଦେବତ। ଏବଂ ଅସୁରମାନଙ୍କଦ୍ୱାର। ଏତେ ପ୍ରୟାସ ସତ୍ତ୍ୱେ ଯେତେବେଳେ କ୍ଷୀର ସମୁଦ୍ରରୁ ଅମୃତ ଉତ୍ପନ୍ନ ହେଲା ନାହିଁ, ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ୍ ଅକିତ ସ୍ୱୟଂ ସମୁଦ୍ର ମନ୍ଥନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ।" ମେଘ ସଦୃଶ ଶ୍ୟାମବର୍ତ୍ତ୍ର ପାତବାସ ପରିହିତ ଶୋଭାୟମାନ ଉଜ୍ସଳ କର୍ତ୍ତ୍ରକୁଖଳ, ଆଲୁଳାୟିତ କେଶ ଏବଂ ବନମାଳାଯୁକ୍ତ କମଳନୟନ ଭଗବାନ୍ ଜଗତ ପାଇଁ ଅଭୟପ୍ରଦ ବାହୁ ସମୂହଦ୍ୱାରା ବାସୁକୀକୁ ଧାରଣ ପୂର୍ବକ ମନ୍ଦର ପର୍ବତକୁ ଆଧାର କରି ସମୁଦ୍ର ମନ୍ଥନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ।

> "ନିର୍ମଥ୍ୟମାନାଦୁଦଧେରଭୂଦ୍ୱିଷଂ ମହୋଲ୍ବତାଂ ହଳାହଳହ୍ୱମଗ୍ରତଃ ॥"

ଏହିପରି ଭାବରେ ସମଗ୍ର ସମୁଦ୍ର ମନ୍ଥନୋଥିତ ହୋଇ

ସେଥିରୁ ପ୍ରଥମେ ଅତିଭୀଷଣ ହଳାହଳ ନାମକ ବିଷ ଉତ୍ଥତ ହେଲା । ଯେତେବେଳେ ସେହି ଦୂର୍ଦ୍ଦମନୀୟ ବିଷ ମହାବେଗରେ ଉପର ଓ ତଳ ସବୁଦିଗକୁ ବ୍ୟାପିବାକୁ ଲାଗିଲା, ସେତେବେଳେ ସମସ୍ତେ (ଦେବତାଗଣ) ନିରାଶ୍ରୟ ଏବଂ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭୟଭୀତ ହୋଇ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ନେଇ ସଦାଶିବଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ ହେଲେ । ତେବେ ପ୍ରଶ୍ନ ଉଠେ, ଭଗବାନ୍ ସେଠାରେ ସ୍ୱୟଂ ଉପସ୍ଥିତ ଥାଇ ଉକ୍ତ ପରିସ୍ଥିତିର ପ୍ରତିକାର ନ କରି ଦେବତାମାନଙ୍କ ସହିତ ସଦାଶିବଙ୍କର ଶରଣାପନ୍ନ ହେଲେ ? ଏହାର ଉଉରରେ ଶ୍ରୀଲ ମଧ୍ୟାଚାର୍ଯ୍ୟ କହିଛନ୍ତି-

### ରୁଦ୍ରସ୍ୟ ଯଶସୋହର୍ଥାୟ ସ୍ପୟଂ ବିଷ୍ଟୁର୍ବିଷଂ ବିଭୁଃ । ନ ସଞ୍ଜହ୍ରେ ସମର୍ଥୋହି ବାୟୁଂ ଚୋଚେ ପ୍ରଶାନ୍ତୟେ ॥

"ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀବିଷ୍ଟୁ ସେହି ପରିସ୍ଥିତିର ପ୍ରତିକାର କରିପାରିଥାନ୍ତେ, କିନ୍ତୁ ଶିବଙ୍କୁ କୃତିତ୍ତ୍ୱଦେବା ପାଇଁ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱୟଂ ସେହି ପରିସ୍ଥିତିର ପ୍ରତିକାର କଲେ ନାହିଁ। ଅତଏବ ଶିବ ସେହି ବିଷ ପାନ କରି ତାଙ୍କର କଣ୍ଠରେ ଧାରଣ କଲେ।"

### ବିଲୋକ୍ୟଂ ତଂ ଦେବବରଂ ତ୍ରିଲୋକ୍ୟ ଭବାୟ ଦେବ୍ୟାଭିମତଂ ମୁନିନାମ୍ । ଆସୀନମଦ୍ରାବପବର୍ଗହେତୋ–

ୟପୋ କୁଷାଣଂ ୟୁତିଭିଃ ପ୍ରଶେମୁଃ ॥

"ଦେବତାଗଣ ଶ୍ରୀଶିବଜୀଙ୍କୁ ତାଙ୍କ ପତ୍ନୀ ଭବାନୀଙ୍କ ସହିତ କୈଳାସ ପର୍ବତ ଶିଖରରେ ତ୍ରିଭୁବନର ସମୃଦ୍ଧି ପାଇଁ ତପସ୍ୟାରତ ଥିବାର ଦେଖିଲେ । ସେଠାରେ ମହାନ୍ ଋଷିଗଣ ମୁକ୍ତି ଲାଭ ପାଇଁ ତାଙ୍କର ଆରାଧାନା କରୁଥିଲେ । ଦେବତାମାନେ ତାଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ ନିବେଦନ କଲେ ଏବଂ ଗଭୀର ଶ୍ରଦ୍ଧାର ସହିତ ତାଙ୍କର ବନ୍ଦନା କଲେ । ଏହାପରେ ପ୍ରଜାପତିଗଣ ମଧ୍ୟ ଅନୁରୂପ ପ୍ରାର୍ଥନା କରିଥିଲେ—

### ଦେବଦେବ ମହାଦେବ ଭୂତାତ୍ମନ୍ ଭୂତଭାବନ । ତ୍ରିାହି ନଃ ଶରଣାପନ୍ନଂ ସ୍ତୈଲୋକ୍ୟଦହନାଦ୍ ବିଷାତ୍ ॥

"ହେ ଦେବାଦିଦେବ ମହାଦେବ ! ଆପଣ ସମୟ ଜୀବଙ୍କର ପରମାତ୍ମା ଏବଂ ସେମାନଙ୍କର ସୁଖ–ସମୃଦ୍ଧିର କାରଣ ସ୍ୱରୂପ, ଆୟେମାନେ ଆପଣଙ୍କର ପାଦପଦ୍ମରେ ଶରଣାଗତ ହେବା ପାଇଁ ଆସିଅଛୁ । ଦୟାକରି ବର୍ତ୍ତମାନ ଆୟମାନଙ୍କୁ ଏ ତ୍ରିଭୁବନ ବ୍ୟାପି ଭୟଙ୍କର ବିଷ କ୍ୱାଳାରୁ ରକ୍ଷା କରନ୍ତୁ ।"

ଏହିପରି ଭାବରେ ସମୟଙ୍କ ଅନୁରୋଧଯୁକ୍ତ ପ୍ରାର୍ଥନାକୁ

ସେ (ଶିବଜୀ) ଗ୍ରହଣ କଲେ ଏବଂ ଏହା ଭବାନୀଙ୍କ ଅନୁମୋଦନ ମଧ୍ୟ ଲାଭ କରିଥିଲା । ଏ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀଙ୍କ ଉକ୍ତି ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ–

ଶ୍ରୀ ଶୁକ ଉବାଚ---

### ଏବମାମନ୍ତ୍ୟ ଭଗବାନ୍ ଭବାନୀଂ ବିଶ୍ୱଭାବନଃ । ତଦ୍ ବିଷଂ ଜଗ୍ଧୁମାରେଭେ ପ୍ରଭାବଜ୍ଞାନ୍ସମୋଦତ ॥

"ଶ୍ରୀଲ ଶୁକଦେବ ଗୋସ୍ୱାମୀ କହିଲେ–

ଭବାନୀଙ୍କୁ ଏହି କଥା କହି (କଗତର ରକ୍ଷା ତଥା କଲ୍ୟାଣ ନିମିତ୍ତ ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରି) ବିଶ୍ୱଭାବନ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀଶିବଙ୍ଗୀ ସେହି ବିଷପାନ କରିବାକୁ ପ୍ରବୃତ୍ତ ହେଲେ ଏବଂ ମହାଦେବଙ୍କ ସାମର୍ଥ୍ୟ ସୟନ୍ଧରେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ ଅବଗତ ଭବାନୀ ତାହା ଅନୁମୋଦନ କଲେ।

### ତତଃ କରତଳୀକୃତ୍ୟ ବ୍ୟାପି ହଳାହଳଂ ବିଷମ୍ । ଅଭକ୍ଷୟନ୍କହାଦେବଃ କୃପୟା ଭୂତଭାବନଃ ॥ (ଭା.୮/୭/୪୨)

"ତତ୍ପରେ ଲୋକହିତକାରୀ ମହାଦେବ କୃପାପୂର୍ବକ ସେହି ହଳାହଳ ନାମକ ବିଷକୁ ହୟ ଆଞ୍ଜୁଳାରେ ଗ୍ରହଣ କରି ପାନ କଲେ।" ଶ୍ରୀ ଶିବଜୀଙ୍କର ଏହି ଅତି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ତ୍ତ ପଦକ୍ଷେପକୁ ଉପସ୍ଥିତ ମୁନି, ଋଷି, ପ୍ରଜାପତି ଆଦି ଉଚ୍ଚ ପ୍ରଶଂସା କରିବା ସହିତ ତାଙ୍କର ଗୌରବଗାନ କରି ସମଗ୍ର ରାତ୍ରି ଉଜାଗର ରହି ବିଜୟ ଦୀପ ପ୍ରକ୍ୱଳନ ପୂର୍ବକ ପ୍ରଭୁଙ୍କୁ ବାରୟାର ପ୍ରଣାମ ନିବେଦନ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ। ଏଣୁ ଉକ୍ତ ରାତ୍ରିକୁ 'ଶିବ' ଅର୍ଥାତ୍ ମଙ୍ଗଳମୟ ଏବଂ 'ରାତ୍ରି' ଅର୍ଥାତ୍ ରାତି ବୋଲି କହାଯାଇଥାଏ।

ଏତଦ୍ ବ୍ୟତୀତ ଶାୱୀୟ ପ୍ରମାଣ ମଧ୍ୟ ଅଛି ଯେ ଏହି 'ଶିବରାତ୍ରି' ତିଥିରେ ଶ୍ରୀ ଶିବଜୀ, ଶ୍ରୀବ୍ରହ୍ମାଜୀଙ୍କ ଶରୀରରୁ ଜାତ ହୋଇଥିଲେ । କେହି କେହି ମଧ୍ୟ ମନ୍ତବ୍ୟ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି ଯେ, ଉକ୍ତ ଦିବସରେ ଶିବଜୀ ତାଣ୍ଡବନୃତ୍ୟ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ । ତେବେ ଏ ସମୟ (ଉପର୍ଯ୍ୟୁକ୍ତ) ଉକ୍ତି ବା ବର୍ତ୍ତନା ଶାୱୀୟ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସହିତ ପ୍ରକାଶିତ ହେବା ଏକାନ୍ତ ଜରୁରୀ ଅଟେ । କିନ୍ତୁ ଆଲୋଚ୍ୟ ବିଷୟ ବସ୍ତୁର ଅତ୍ୟଧିକ କଳେବର ବୃଦ୍ଧି ଆଶଙ୍କାରେ ଏହାକୁ ସୀମିତ ରଖିବାକୁ ଉଚିତ୍ ମନେକଲୁ । ପରବର୍ତ୍ତୀ ପର୍ଯ୍ୟାୟରେ ଏ ସୟନ୍ଧରେ ଅଧିକ ବିସ୍ତୃତ ଆଲୋଚନା କରାଯାଇପାରେ ।

॥ ହରେକୃଷ ॥



## କୃଷକୃପା ଶ୍ରୀମୂର୍ଭି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୁପାଦ

## ( ଦ୍ୱିତୀୟ ଭାଗ )

ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତର ଧ୍ୱନିତରଙ୍ଗ ଶ୍ରବଣ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବା ଠାରୁ ଅଭିନୁ ଅଟେ:–

> ଭଗବଦ୍ ଭକ୍ତି ସାଧନର ନ'ଟି ଉପାୟ ରହିଛି:— ଶ୍ରବଣଂ କୀର୍ତ୍ତନଂ ବିଷୋଃ ସ୍ମରଣଂ ପାଦସେବନମ୍। ଅର୍ଚ୍ଚନଂ ବନ୍ଦନଂ ଦ । ସ ५ °

ସଖ୍ୟମାମୂନିବେଦନମ୍ ॥

ଯେହେତୁ ଭଗବଦ୍ ଭକ୍ତିର ଏ ସମସ୍ତ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପ ପରମ ଅଟେ, ସେଥିପାଇଁ ମନ୍ଦିରରେ ଭଗବାନଙ୍କର ଶ୍ରୀବିଗ୍ରହ ଦର୍ଶନ ତାଙ୍କ ପତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବେ ଦର୍ଶନ ଏବଂ ତାଙ୍କର ମହିମା କୀର୍ତ୍ତନ ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତ ପକ୍ଷେ ସବୁହିଁ ତାଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାର ବିଧି ଅଟେ କାରଣ ଭଗବଦ୍ ଭକ୍ତି ସହିତ ଯାହା କିଛି କରାଯାଏ, ତାହା ସବୁହିଁ ଭଗବାନଙ୍କ ସହିତ ସିଧାସଳଖ ସଂପର୍କ ସ୍ଥାପନ କରିବାର ଉପାୟ ଅଟେ । ଜଡ ଜଗତର ଦର୍ଶନ, ଶ୍ରବଣ, ପ୍ରାର୍ଥନା ନିବେଦନ ଇତ୍ୟାଦି ମଧ୍ୟରେ ପାର୍ଥିକ୍ୟ ଅଛି, କିନ୍ତୁ ଚିନ୍ନୟ ୟରରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବା ତାଙ୍କ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ପାର୍ଥନା ନିବେଦନ କରିବା ଏବଂ ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟବାଣୀ ଶ୍ରବଣ କରିବା ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପାର୍ଥକ୍ୟ ନାହିଁ। ତେଣୁ ଭଗବାନଙ୍କର ଭକ୍ତମାନେ ଭଗବାନଙ୍କ ମହିମା କୀର୍ତ୍ତନ କରି ତୃପ୍ତ ହୁଅନ୍ତି । କୀର୍ତ୍ତନ କରିବା ଏବଂ ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ ଶ୍ରବଣ କରିବା ପ୍ରକ୍ୟୁତପକ୍ଷେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ସାକ୍ଷାତ ଦର୍ଶନ

କରିବା ଠାରୁ ଅଭିନ୍ନ । ଏହି ତତ୍ତ୍ୱ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ଅବଶ୍ୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟ ଏବଂ ତାହା ହେଲେ ହିଁ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କ କାର୍ଯ୍ୟକଳାପର ପରମ ଭାବ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବା ସୟବ ହେବ । (ଶୀ ଭା. ୭/୪/୨୫–୨୦)

ସତତ ମହାମନ୍ତ କୀର୍ତ୍ତନଦ୍ୱାରା, ବ୍ୟକ୍ତି ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜୀବନରେ ଅଗ୍ରଗତି କରେ ଏବଂ ପରିଶେଷରେ ଶ୍ରୀକୃଷଣଙ୍କ ସାକ୍ଷାତ ଦର୍ଶନ ପ୍ରାସ୍ତ ହୁଏ:—

> ଶ୍ରୀଲ ଶ୍ରୀଧର ସ୍ୱାମୀ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରି କହିଛନ୍ତି ଯେ ଯାହା ଶୁଭ (ବା ମଙ୍ଗଳମୟ) ତାହା କରିବା ଓ

ଯାହା ଅଶୁଭ ବା ଅମଙ୍ଗଳକର ତାହା ତାଗ କରିବାକୁ 'ମଙ୍ଗଳ' ବା 'ଶୁଭ' ବୋଲି କୁହାଯାଏ, ଯାହା ଭଜନ ଅନୁକୂଳ ତାହା ଗ୍ରହଣ କରିବା

ଏବଂ ଯାହା ଭଜନର ପ୍ରତିକୂଳ ତାହା ତ୍ୟାଗ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଆମର କୃଷ୍ଣଚେତନା ଆନ୍ଦୋଳନରେ ଆୟେମାନେ ଏହି ନୀତି ଅନୁସରଣ କରୁ; ଚାରୋଟି ନିଷିଦ୍ଧ ଆଚାର, ଯଥା–

ଅବୈଧ ଯୌନକ୍ରିୟା, ମାଦକଦ୍ରବ୍ୟ ସେବନ, ଦ୍ୟୁତ କ୍ରୀଡ଼ା ଓ ମସ୍ୟ-ମାଂସ ଭୋଜନ ତ୍ୟାଗ ଏବଂ ଦୈନିକ ଅନ୍ତତଃ ଷୋହଳମାଳା 'ହରେକୃଷ୍ଣ' ମହାମନ୍ତ୍ର ଜପ କରିବା ଏବଂ ଦୈନିକ ତ୍ରିବାର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ର ଜପ

କରି ଧାନ କରିବା ଗ୍ରହଣୀୟ । ଏହିପରି ଭାବରେ ବ୍ୟକ୍ତି

ବ୍ରାହ୍ମଣ୍ୟ ସଂସ୍କୃତିକୁ ରକ୍ଷା କରିପାରେ ଏବଂ ଚିଦ୍ ବଳ ଲାଭ କରିପାରେ । ବ୍ୟକ୍ତି ଏ ପ୍ରକାର ଭକ୍ତି ଯୋଗ ସାଧନା-ପଦ୍ଧତିକୁ କଡ଼ାକଡ଼ି ଭାବରେ ଜୀବନରେ ଅନୁସରଣ କଲେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ପରମାର୍ଥିକ ମାର୍ଗରେ ଅଗ୍ରଗତି ଲାଭ କରିପାରିବ । ଯଦି ବ୍ୟକ୍ତି **"ହରେକୃଷ ହରେକୃଷ କୃଷକୃଷ ହରେହରେ ।** ହରେ ରାମ ହରେ ରାମ ରାମ ରାମ ହରେ ହରେ" – ଏ ମହାମନ୍ତ୍ର ଦିବାରାତ୍ର ଚବିଶିଘଣ୍ଟା ଜପ-କୀର୍ତ୍ତନ କରିପାରନ୍ତି; ତାହା ହେଲେ ସେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ପରମାର୍ଥିକ ମାର୍ଗରେ ଉନୃତି ଲାଭ କରିବେ ଏବଂ ଶେଷରେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କ ଦର୍ଶନ ଲାଭ କରିବା ନିମିତ୍ତଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଯିବେ । ବେଦାଧ୍ୟୟନ ବା ବେଦ ଜ୍ଞାନାର୍ଜନର ଅନ୍ତିମ ଲକ୍ଷ୍ୟ ହେଉଛି ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହେବା ବା ଦର୍ଶନ କରିବା; ତେଣୁ ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ଉପର ବର୍ତ୍ତିତ ବୈଦିକ ଧାରା ଅନୁସରଣ କରନ୍ତି, ସେ ପ୍ରାରୟରୁ ହିଁ ଅଦ୍ୱୟ ସତ୍ୟ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସମୟ ପ୍ରକାଶକୁ ସ୍କଷ୍ଟ ଭାବରେ ଦର୍ଶନ କରିପାରିବେ; ଏକ ସ୍ୱଚ୍ଛ ଦର୍ପଣରେ ନିଜ ମୁଖ ଦର୍ଶନ କଲାଭଳି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିପାରିବେ। (ଶ୍ରୀ.ଭା. ୪/୨୧/୪୨)

ଯେ ପ୍ରାରୟରୁ କୀର୍ତ୍ତନ କରିଆରେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ଅନୁଷାନ କରନ୍ତି, କୃଷ ନିଜକୁ ତାଙ୍କ ନିକଟରେ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି:–

ଯେତେବେଳେ ଆୟେମାନେ ପ୍ରତିଦିନ ଦେଖୁଥିବା ଏ ଭୌତିକ ପଦାର୍ଥଗୁଡ଼ିକୁ ବୁଝିବା ସୟବପର ହୋଇପାରୁନାହିଁ, ସେ ସ୍ଥଳରେ ଚିଦ୍ଜଗତ ଏବଂ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କୁ ଯେ ଆୟେମାନେ ବୁଝିପାରିବା ଏକଥା ବା କ'ଣ କହିବା ? ସେ ପରମ ଦିବ୍ୟପୁରୁଷ ଏବଂ ଆୟମାନଙ୍କର ଅପୂର୍ଷ ତଥା ସସୀମ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ ସାହାଯ୍ୟରେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝିବା ସୟବପର ନୁହେଁ। ଯଦି କୃଷଙ୍କୁ ବୁଝିବା ସୟବପର ନୁହେଁ, ତେବେ କୃଷଚେତନା ଲାଭ କରିବା ପାଇଁ ଆମେ ଏତେ ବ୍ୟୟ ହେବା ଦରକାର କ'ଶ ? ଯଦି ଆମର ଏକ ଅପୂର୍ଷ ଇନ୍ଦ୍ରିୟଗୁଡ଼ିକ କୃଷଙ୍କର ପ୍ରକୃତସ୍ୱରୂପକୁ ବୁଝିବାକୁ ସକ୍ଷମ ନୁହେଁ, ତେବେ ଆମେ ସେଥିପାଇଁ କାହିଁକି ବ୍ୟୟ ହେବା ? ଏହାର ଉତ୍ତର ହେଉଛି— ତୁମେ ଯଦି ବିନୟୀ ହେବୁ ତୁମେ ଯଦି କୃଷଙ୍କର ଉପଦେଶ ଅନୁଯାୟୀ ଦିବ୍ୟ ଭାବ ବୃଦ୍ଧି କରିବ ବା ଅଭ୍ୟାସ

କରିବ ଏବଂ ସେବକ ରୂପରେ କିୟା ସଖା ରୂପରେ କିୟା ପିତାମାତା ରୂପରେ କିୟା ପ୍ରେମିକ ରୂପରେ ତାଙ୍କ ସହ ସଂପର୍କ ସ୍ଥାପନ କରିବ, ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ୟ କଥାରେ ଏହାହିଁ କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ଯଦି ତୁମେ ଭଗବାନ୍ କୃଷଣଙ୍କ ସେବା କରିବାକୁ ଆରୟ କରିବ, ତାହା ହେଲେ ତୁମେ ତାଙ୍କୁ ବୁଝିପାରିବ।

ତୁମର ସେବା ଜିହ୍ୱାରୁ ଆରୟ ହୁଏ । କିପରି ? ଜିହ୍ୱାଦ୍ୱାରା ତୁମେ ହରେକୃଷ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିଯାର ଏବଂ ତାହା ସାହାଯ୍ୟରେ ତୁମେ ଦିବ୍ୟ ଖାଦ୍ୟ 'କୃଷ ପ୍ରସାଦନ୍" ଆସ୍ୱାଦନ କରିଯାର । ତେଣୁ ଏ ବିଧିର ଆରୟ ଅତିସୁଦର । ତୁମ୍ହେମାନେ "ହରେକୃଷ ହରେକୃଷ କୃଷକୃଷ ହରେହରେ । ହରେରାମ ହରେରାମ ରାମରାମ ହରେହରେ" କୀର୍ତ୍ତନ କରିଯାର ଏବଂ କୃଷ ଦୟାକରି ତୁମ୍ହମାନଙ୍କୁ ଯେତେବେଳେ ତାଙ୍କ ପ୍ରସାଦ ଦେବେ, ସେତେବେଳେ ତାହା ତୁମ୍ହେମାନେ ଗ୍ରହଣ କରିଯାର । ଏହାର ପରିଣାମ ଏହି ଯେ, ଯଦି ତୁମେ ବିନୀତ ହୋଇ କୃଷ୍ଣସେବା–କୃଷ୍ଣକୀର୍ତ୍ତନ, କୃଷ୍ଣପ୍ରସାଦସେବନ ଆରମ୍ଭ କର ତାହାହେଲେ କୃଷ୍ଣ ତୁମ ସମକ୍ଷରେ ପ୍ରକଟିତ ହେବେ ।

(କୃଷଭାବନା: ସର୍ବଶ୍ରେଷ ଯୋଗପଦ୍ଧତି) ଯେଉଁ ଭକ୍ତ ବିଶ୍ୱାସର ସହିତ ଭଗବାନ୍ କୃଷଙ୍କର ଦିବ୍ୟନାମ କୀର୍ତ୍ତନ (ଜପ) କରନ୍ତି, ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ କୃଷ ନିକକୁ ପକାଶିତ କରନ୍ତି:—

ଯେତେବେଳେ ଜଣେ ପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ ଜପ କରିବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ ସେ କ୍ରମଶଃ ନିକର ଆଧାତ୍ମିକ ସ୍ୱରୂପ ଅନୁଭବ କରେ । ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ ବିଶ୍ୱଞରୂପେ ଜପ ନକଲେ କୃଷ ନିଜକୁ ପ୍ରକାଶିତ କରନ୍ତି ନାହାଁ " ସେବୋନ୍କୁଖେ ହି ଜିହ୍ୱାଦୌ ସ୍ୱୟମେବ ଷ୍ଟୁରତ୍ୟବଃ" (ଭକ୍ତିରସାମୃତ ସିନ୍ଧୁ ୧/୨/୨୩୪) । କୃତ୍ରିମ ଉପାୟରେ ଆମେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଉପଲଞ୍ଜି କରିପାରିବା ନାହାଁ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବାରେ ବିଶ୍ୱଞ ଭାବରେ ନିଯୁକ୍ତ ହେବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଏପରି ସେବା ଜିହ୍ୱା ସାହାଯ୍ୟରେ ଆରୟ ହୁଏ । "ସେବୋନ୍କୁଖେହି ଜିହ୍ସଦୌ" ଅର୍ଥତ୍ ଆମେ ସର୍ବଦା ଭଗବାନଙ୍କ ପବିତ୍ର ନାମ ଜପ କରିବା ଏବଂ କୃଷ ପ୍ରସାଦ ଗ୍ରହଣ କରିବା । ଆମେ ଅନ୍ୟ କିଛି କଥା କହିବା ନାହିଁ କିୟା ଅନ୍ୟ ଖାଦ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିବା । ଅନ୍ୟ କିଛି କଥା କହିବା ନାହିଁ କିୟା ଅନ୍ୟ ଖାଦ୍ୟ ଗ୍ରହଣ କରିବା । ଅନୁସରଣ କରାଯାଏ, ସେତେବେଳେ ଏହି ନୀତି ବିଶ୍ୱଞ୍ଚତାର ସହିତ ଅନୁସରଣ କରାଯାଏ, ସେତେବେଳେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ୍

ସ୍ୱୟଂ ଭକ୍ତକୁ ଦର୍ଶନ ଦିଅନ୍ତି । (ଶ୍ରୀ ଉପଦେଶାମୃତ-୫)

### ନିରପରାଧ ନାମ ଭଜନକାରୀ ନିକଟରେ ଭଗବାନ୍ ନିଜକୁ ପ୍ରକାଶ କରନ୍ତି:-

ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ କୀର୍ତ୍ତନ ଏ ଯୁଗ ପାଇଁ ଅତି ସହକତମ ଧ୍ୟାନ ପଦ୍ଧତି ଅଟେ । ବ୍ୟକ୍ତି ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ କୀର୍ତ୍ତନ ବା କପ କରିବାମାତ୍ରେ ଭଗବାନ୍ କୃଷ୍ଟ, ରାମ ଓ ସେମାନଙ୍କର ଶକ୍ତିମାନଙ୍କୁ ଦେଖେ ଏବଂ ଏହା ହେଉଛି ପ୍ରକୃତ ସମାଧି ଅବସ୍ଥା ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ ଜପ କୀର୍ତ୍ତନ ସମୟରେ କେହି କୃତ୍ରିମ ତଙ୍ଗରେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖିବା ନିମିତ୍ତ ଚେଷ୍ଟା କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ, କିନ୍ତୁ ଯେତେବେଳେ ତୁମର ଜପ ନିରପରାଧ ହେବ, ସେତେବେଳେ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱତଃ ପ୍ରକାଶମାନ ହେବେ । ତେଣୁ କୀର୍ତ୍ତନକାରୀ ବା ଜପକାରୀ ଦିବ୍ୟଧିନି ତରଙ୍ଗରେ ମନ ଏକାଗ୍ର କରିବା ଉଚିତ୍ ଏବଂ ସେ ଅଧିକ କିଛି ଚେଷ୍ଟା ନକରି ନିରପରାଧ ଭାବରେ ନାମ ଜପ କଲେ ଭଗବାନ୍ ସ୍ୱତଃ ପ୍ରକାଶମାନ ହେବେ । (ଶ୍ରୀ.ଭା.୪/୮/୫୩)

ଦିବ୍ୟ ନାମ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମ ଉଜୀବିତ କରେ:— ମୋକ୍ଷଲାଭ ଓ ପାପକ୍ଷୟ କେବଳ ଦିବ୍ୟନାମ ଜପର ଉପଜାତ ଦ୍ରବ୍ୟ ବା ବସ୍ତୁ ଅଟେ । ବାସ୍ତବ ଫଳ ହେଲା– ଦିବ୍ୟକୃଷ ପ୍ରେମ:–

ସଭାରେ ହରିଦାସ ଠାକୁରଙ୍କ ପ୍ରତ୍ୟହ ତିନିଲକ୍ଷ ନାମକପ କଥା ଉତ୍ଥାପନ କରାଗଲା ଏହିପରି ଭାବରେ ବିଜ୍ଞପଣ୍ଡିତଗଣ ପ୍ରସଙ୍ଗ କ୍ରମେ ନାମର ମହିମା କୀର୍ତ୍ତନ କଲେ । ସେମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରୁ କେତେକ କହିଲେ, "ନାମ କଲେ ପାପକ୍ଷୟ ହୁଏ । "ଅନ୍ୟ କେତେକ କହିଲେ, "ନାମ କଲେ ଗୀବର ମୋକ୍ଷ ଲାଭ ହୁଏ ।" ହରିଦାସ ଠାକୁର ତା'ର ପ୍ରତିବାଦ କରି କହିଲେ, "ପାପକ୍ଷୟ ଏବଂ ମୋକ୍ଷଲାଭ ନାମର ପ୍ରକୃତ ଫଳ ନୁହେଁ । ଶୁଦ୍ଧନାମ କଲେ ପ୍ରକୃତପକ୍ଷେ କୃଷ ପଦାରବିନ୍ଦରେ ପ୍ରେମକାତ ହୁଏ । କୃଷ ସେବାବ୍ରତ ପୁରୁଷ ଅବଶଚିତ୍ତ ହୋଇ ସ୍ୱୀୟ ପ୍ରିୟତମ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ନାମ କୀର୍ତ୍ତନରେ ଜାତାନୁ ରାଗବଶତଃ ଶୁଥହୃଦୟ ହୋଇ କେତେବେଳେ ପରିଲୋକବାହ୍ୟ ଅର୍ଥାତ୍ ଅପେକ୍ଷାଶୂନ୍ୟ ହୋଇ କେତେବେଳେ ହାସ୍ୟ, କେତେବେଳେ ଅବାରୋହଦନ, କେତେବେଳେ ଚିକୁାର ବା କେତେବେଳେ ଗାନ, ନୃତ୍ୟାଦି କରନ୍ତି ।

ସାୟଂକାଳୀନ ସୂର୍ଯ୍ୟ ପ୍ରକାଶ ସଦୃଶ, ମୁକ୍ତି' ଏବଂ 'ପାପନାଶ' ନାମାଭାସର ଆନୁଷଙ୍ଗିକ ଫଳ ଅଟେ । ସୂର୍ଯ୍ୟ ଯେପରି ଉଦିତ ହେଲେ ଅନ୍ଧକାର ନାଶହୁଏ, ସେହିପରି ହରିନାମ ଥରେ ମାତ୍ର ଉଚ୍ଚାରିତ ହେଲେ, ତାହା ସକଳ ଲୋକଙ୍କ ପାପନାଶ କରେ । ସେହି ଜଗନ୍ମଙ୍ଗଳ ହରିନାମ ଜୟଯୁକ୍ତ ହୁଅନ୍ତୁ । ଉକ୍ତ ଶ୍ଳୋକଟିକୁ ଆବୃତ୍ତି କରି , ହରିଦାସ ଠାକୁର କହିଲେ, "ହେ ବିଜ୍ଞ ପଶ୍ଚିତଗଣ ଉକ୍ତ ଶ୍ଳୋକଟିର ବ୍ୟାଖ୍ୟାନ କରନ୍ତୁ । କିନ୍ତୁ ଉପସ୍ଥିତ ଦର୍ଶକମଣ୍ଡଳୀ ସେହି ତାତ୍ପର୍ଯ୍ୟପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ଳୋକଟିକୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିବା ପାଇଁ ହରିଦାସ ଠାକୁରଙ୍କୁ ଅନୁରୋଧ କଲେ । ହରିଦାସ ଠାକୁର କହିଲେ, "ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ପୂର୍ବରୁ ଅର୍ଥାତ୍ ସୂର୍ଯ୍ୟାଭାସ ଅବସ୍ଥାରେ ରାତ୍ରିର ଅନ୍ଧକାର ଦୂର ହୋଇଯାଏ ।" ସୂର୍ଯ୍ୟାଭାସ ହେଲେ ଭୂତ, ପ୍ରେତ, ଚୋର, ରାକ୍ଷସାଦିର ଭୟ ଦୂରୀଭୂତ ହୋଇଯାଏ । ସୂର୍ଯ୍ୟୋଦୟ ହେଲେ ସବୁଜିନିଷ ସମ୍ଧ ଭାବରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୁଏ ଏବଂ ସମସ୍ତେ ଧର୍ମ କର୍ମାଦି କାର୍ଯ୍ୟମାନ ଆରୟ କରନ୍ତି। ଠିକ୍ ସେହିପରି, ନାମାଭାସ ହେଲେ ସମୟ ପ୍ରକାର ପାପ କ୍ଷୟ ହୋଇଯାଏ ଏବଂ ଯେତେବେଳେ ଶୁଦ୍ଧନାମ ଉଚ୍ଚାରିତ ହୁଏ, ସେତେବେଳେ କୃଷ୍ଣପଦାରବିନ୍ଦରେ ପ୍ରେମ ଜାତ ହୁଏ । ନାମାଭାସରେ ମୁକ୍ତି ଏକ ତୁଚ୍ଛ ଫଳ ଅଟେ।" (ଶ୍ରୀ ଚୈ.ଚ. ଅନ୍ତ୍ୟ ୩/୧୭୬-୮୬)

### ଦିବ୍ୟନାମ କୃଷ୍ପପ୍ରମ ଆନୟନ କରେ:—

କୃଷଙ୍କ ନାମ ଏପରି ଆକର୍ଷଣୀୟ ଯେ, ସ୍ଥାବର-ଜଙ୍ଗମ ଆଦି ସକଳକୀବ ଏପରିକି ସ୍ୱୟଂ କୃଷ ମଧ୍ୟ କୃଷନାମ କୀର୍ତ୍ତନରେ ମଉ ହୋଇଯା'ନ୍ତି । ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ କୀର୍ତ୍ତନର ଏହାହିଁ ରହସ୍ୟ । (ଶ୍ରୀ ଚୈ.ଚ. ଅନ୍ତ୍ୟ ୩/୨୬୮)

ଶ୍ରୀକୃଷ ହେଉଛନ୍ତି ଅଦ୍ୱୟ ସତ୍ୟ ଏବଂ ଶୂଦ୍ଧ ପ୍ରେମରେ ପ୍ରଦର୍ଶିତ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରେମମୟୀ ଭକ୍ତି ତାଙ୍କର ପବିତ୍ର ନାମର ସମୂହ କୀର୍ତ୍ତନ ପ୍ୱାରା ଲାଭ କରାଯାଏ । ଯାହା ସମୟ ଆନନ୍ଦର ସାରବସ୍ତୁ ଅଟେ । (ଶ୍ରୀ ଚୈ.ଚ.ଆ. ୧/୯୬) ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ ଜପ ଫଳରେ ମନୁଷ୍ୟ ଆଧାତ୍ମିକ ଜୀବନରେ ଏତେ ମହାନ୍ ଅଗ୍ରଗତି କରେ ଯେ ଏକ ସଙ୍ଗରେ ତା'ର ଭୌତିକ ସ୍ଥିତି ଅବଲୁପ୍ତ ହୁଏ ଏବଂ ସେ ଭଗବତ୍ ପ୍ରେମଲାଭ କରେ । କୃଷଙ୍କର ପବିତ୍ର ନାମ ଏତେ ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଯେ ଥରେ ମାତ୍ର ଏହାକୁ ଜପିବା ଦ୍ୱାରା ଏହିସବୁ ଦିବ୍ୟଧନ ଅନାୟାସରେ ମିଳିଥାଏ । (ଶ୍ରୀ ଚୈ.ଚ.ଆ. ୮/୨୮)

॥ ହରେକୃଷ ॥



(ଅନ୍ତରାଷ୍ଟ୍ରୀୟ କୃଷଭାବନାମୃତ ସଂଘର ପ୍ରତିଷାତା ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୁପାଦ ସନ୍ ୧୯୬୫ ମସିହାରେ ୬ ୯ବର୍ଷ ବୟସରେ ନିଜର ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କ ଆଦେଶ କ୍ରମେ ସମଗ୍ର ଇଂରାଜୀ ଭାଷାଭାଷୀ ରାଷ୍ଟ୍ରରେ କୃଷଭାବନାର ପ୍ରଚାର ନିର୍ମିତ୍ତ ଆମେରିକା ଯାତ୍ରା କରିଥିଲେ । ବାରବର୍ଷ ମଧ୍ୟରେ ଭାରତୀୟ ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟକୁ ଇଂରାଜୀ ଭାଷାରେ ଅନୁବାଦ କରି ସେ ପ୍ରାୟ ସତୁରିଟି ଗ୍ରନ୍ଥ ପ୍ରକାଶ କରିଥିଲେ, ଯାହାକି ଆଜି ବିଶ୍ୱର ବିଭିନ୍ନ ବିଶ୍ୱବିଦ୍ୟାଳୟମାନଙ୍କରେ ଆଦର୍ଶ ଗ୍ରନ୍ଥ ଭାବରେ ସ୍ୱୀକୃତ । ଏହାସହିତ ଶ୍ରୀଳ ପ୍ରଭୁପାଦ ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱରେ କୃଷ୍ପଭାବନା ପ୍ରଚାର ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଭ୍ରମଣ କରି ଅନେକ ମନ୍ଦିର, ବୈଦିକ ପାଠଶାଳା ଓ ବୈଦିକ କୃଷି ସମାଜର ପ୍ରତିଷା କରିଥିଲେ । ସନ୍ ୧୯୭୭ ମସିହା ନଭେୟର ୧ ୪ ତାରିଖରେ ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଲୀଳାସ୍ଥଳୀ ଶ୍ରୀଧାମ ବୃନ୍ଦାବନରେ ସେ ଇହଲୀଳା ସୟରଣ କଲେ । ପାଠକମାନଙ୍କର ଅବଗତି ନିମିଉ ଏହି ମହାନ୍ ଶୁଦ୍ଧ କୃଷ ଭକ୍ତଙ୍କ ଜୀବନୀ ଏହି ପତ୍ରିକାରେ ଧାରାବାହିକ ରୂପରେ ପ୍ରକାଶିତ ହେଉଅଛି ।



ହଶହ ଭକ୍ତ ଯେଉଁମାନେ ଚିପି ହୋଇ କୋଠରୀ ମଧ୍ୟକୁ ଆସୁଥିଲେ, ସେମାନେ ଦରଜା ଫାଙ୍କରୁ ସ୍ଥିର ଏକାଗ୍ରଚିତ୍ତରେ ତାଙ୍କର

ପ୍ରତିଟି କାରବାରକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରୁଥିଲେ । ସେଠାରେ ସଂପୂର୍ତ୍ତ ନୀରବତା ବିରାଜମାନ କରୁଥିଲା । ତତ୍ପରେ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଉପରକୁ ଅନାଇଲେ ଏବଂ ହସିଲେ ।

ସେ କହିଲେ, "ତେବେ, ସମସେ ଠିକ୍ ଅଛତ୍ତିତ ?" ମନୋମୁଗୁକର ଉତ୍ତର ଆସିଲା, "ଜୟ ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ।" ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦଙ୍କ ଭିନ୍ନ ଆକୃତିକୁ ଦେଖିବାର ଉଦ୍ଗ୍ରୀବତା ହଠାତ୍ ତରଳିଗଲା ଏବଂ ପ୍ରତ୍ୟେକେ କେବଳ ଇଚ୍ଛା କଲେ ତାଙ୍କୁ ଆରାମ ଅନୁଭବ କରିବା ପାଇଁ ଏବଂ ସେମାନଙ୍କ ସେବା ଜରିଆରେ ତାଙ୍କୁ ଆନନ୍ଦ ଦେବା ନିମିତ୍ତ।

ବାକିତକ ଦିନ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଏକାକୀ ନୀରବ ରହି ବିଶ୍ରାମ ନେଲେ । ତମାଳକୃଷ ମନ୍ଦିର ପ୍ରକୋଷରେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ପ୍ରବଚନ ଦେଇ କହିଲେ, କିପରି ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ ନିଷ୍ପଭି ନେଇଥିଲେ, ଏପରି ଏକ ମହାନ୍ ବିପଦରେ ଭୁମଣ ହିଁ ଉତ୍ତମ ଅଟେ । ବରଂ ଅକ୍ଷମ ହୋଇ ବସିବା ଅପେକ୍ଷା ଏହା ଉଉମ ଅଟେ। ତମାଳ କୃଷ କହିଲେ- କିପରି କେହି ଜଣେ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କୁ ପ୍ରୟାବ ଦେଇଥିଲେ, ତେହେରାନ୍ କିୟା ଇଟାଲୀ କିୟା ଫ୍ରାନ୍ସ ଯିବା ପାଇଁ, ଯେହେତୁ ଲଷନ ବିମାନ ବନ୍ଦରରେ ଆହୋଳନ ଚାଲିଥିଲା। କିନ୍ତୁ ସେ କିପରି କହିଲେ, "ମୁଁ ଲୟନ ଯିବାକୁ ଇଛା କରେ।" ତମାଳକୃଷ କହିଲେ, ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ ଆସିଛତି ତୃୟମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ଶରଣ ନେବା ପାଇଁ। ସେ କହିଲେ ଯେ, ଶାସାନୁଯାୟୀ ଜଣେ ଭକ୍ତ ବିଶେଷ ଭାବରେ ତା' ଜୀବନର ଶେଷ ଭାଗରେ ବୃନ୍ଦାବନରେ ରହିବା ଉଚିତ୍ । କିନ୍ତୁ ଯେହେତୁ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ଗୁରୁଦେବ ତାଙ୍କୁ ପାଷାତ୍ୟକୁ ଯାଇ ପ୍ରଚାର କରିବା ପାଇଁ ନିର୍ଦ୍ଦେଶ ଦେଇଥିଲେ, ତେଣୁ ସେ ଶେଷ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଲକ୍ଷ୍ୟ ପୂରଣ ପାଇଁ ଏକାଗୁଚିଉ ହୋଇ ଫେରିଆସିଛନ୍ତି। ଭକ୍ତମାନେ ଗଭୀର ଭାବେ ଅନୁଭବ କଲେ ଯେ ଅନ୍ତତଃପକ୍ଷେ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ଆଗମନ ସେମାନେ ପ୍ରଚାରକୁ ସ୍ୱୀକୃତି ଦେବା ପାଇଁ । ସେ ଯେତେବେଳେ ଏକ ପୁଞ୍ଚକ ବିତରଣ ମାରାଥନ୍ କରି ସେଠାରେ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ, ସେତେବେଳେ ସେମାନେ ସ୍ଥିରୀକୃତ କରିଥିଲେ ତାଙ୍କ ସହିତ ଭାବରେ ଆଦାନପ୍ରଦାନ କରିବା ପାଇଁ । ଯଦି ସେମାନେ ପ୍ରଚାର କରିଆରେ ସେମାନଙ୍କର ଆତ୍ନୋହର୍ଗ ଦେଖାଇ ପାରନ୍ତି, ତାହାହେଲେ ହୁଏତ ସେ ଅଧିକ ସମୟ ରହିପାରନ୍ତି ।

ତପ୍ରଦିନ ଭୋର (ରାତ୍ରି) ଦୁଇଟା ବେଳକୁ ଭଗବାନ୍ ଓ ତମାଳ କୃଷ ଶ୍ରୀଲ ପୂଭୁପାଦଙ୍କ କୋଠରୀକୁ ଗଲେ ତାଙ୍କୁ ମିଶିବା ପାଇଁ। ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ ସେତେବେଳେ ଶଯ୍ୟାରୁ ଉଠୁଥିଲେ ଓ ଦ୍ୟିଣ ଇଉରୋପରୁ ଆସିଥିବା ତାଙ୍କର ନେତା (ବରିଷ ଭକ୍ତ) ଭଗବାନଙ୍କୁ ଦେଖି ସେ ଅତିଶୟ ଆନନ୍ଦିତ ହେଲେ। ଏଥିପାଇଁ ହିଁ ସେ ପାଣ୍ଟାତ୍ୟକୁ ଆସିଥିଲେ । ତାଙ୍କର ପ୍ରାରକମାନଙ୍କ ସହିତ ମିଶିବାକୁ ଓ ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଉହାହିତ ହେବା ପାଇଁ। ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ କହିଲେ, "ତମାଳ ବହୃତ ଅସୁବିଧା ମଧ୍ୟରେ ମୋତେ ଏଠାକୁ ଆଣିଛନ୍ତି।" "ଏହା ଠିକଣା ଜିନିଷ। ମୁଁ ଭାବୁଥ୍ଲି ମୃତ୍ୟୁବରଣ କରିବାର ଅର୍ଥ କ'ଣ? ସବୁଠାରୁ ଉଭମ ହେଉଛି ଏଠାକୁ ଆସିବା। ଏଣୁ କୃଷ-ବଳରାମ ମୋତେ ରାଧା-ଗୋକୁଳାନନ୍ଦଙ୍କ ତତ୍ତ୍ୱାବଧାନରେ ରଖିଛନ୍ତି। ଭଗବାନ୍ ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦଙ୍କୁ କେତୋଟି ନୃତନ ପ୍କାଶିତ ପ୍ୟକ ଉପହାର ଦେଲେ: ଇଟାଲୀ ଭାଷାରେ ଏକ ଭଗବଦ୍ ଗୀତା ମେଳିକ ରୂପରେ, ଫରାସୀ ଭାଷାରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତର ଏକ ସଂଖ୍ୟା ଏବଂ ଡଚ୍ ଭାଷାରେ ଅନ୍ୟ ପୁୟକଗୁଡ଼ିକ I ଭଗବାନ୍ ଖବର ଦେଲେ ଯେ ଇଉରୋପରେ ସମୁଦାୟ ପୃୟକ ବିତରଣ ଆମେରିକାରେ ହୋଇଥ୍ବା ପୃୟକ ବିତରଣକୁ ଟପିଯାଇଥିଲା।

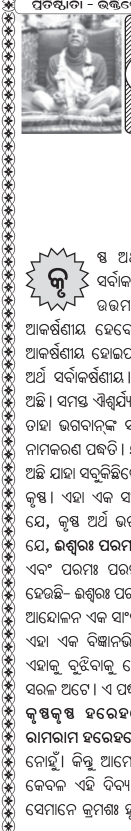
ପୁଭୁପାଦ ପଚାରିଲେ, "ତମାଳ! ତୁମେ ତାହା ଶୁବଣ ଶ୍ରୀଲ କରିଛ କି ?" ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ ଭଗବାନଙ୍କ ମୟକକୁ ଚୟୁର ଅଶୁ ବହିବାକୁ ଲାଗିଲା ଏବଂ ସେ ଏହା କହୁଥିଲେ, "ଏହାହିଁ ମୋର ଜୀବନ, ଏଠାକୁ ଆସ।" ସେ ଭଗବାନଙ୍କୁ କହିଲେ, "ତୁମର କିଛି ସମସ୍ୟା ନାହିଁ।" ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦଙ୍କ ତରଫରୁ ନିଜ କାର୍ଯ୍ୟରେ ଭଗବାନ୍ ଏକ ଖରାପ ସମୟର ସମ୍ମୁଖୀନ ହେଉଥିଲେ । କିନ୍ୟୁ ଯେତେବେଳେ ଶ୍ରୀଲ ପୁଭୁପାଦ କହିଲେ, "ତୁମର କିଛି ସମସ୍ୟା ନାହିଁ," ସେ ତାହାକୁ ଏହିପରି ଭାବେ ଗ୍ରହଣ କଲେ ଯେ ଯଦି ସେ ଯତ୍ଶୀଳ ହୁଅନ୍ତି, ତାହାହେଲେ ସବୁକିଛି ଠିକ୍ ଚାଲିବା ଯେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ସେ ଭକ୍ତିଯୋଗରେ ନିଯୁକ୍ତ ରହିବେ, ସେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ତାଙ୍କର କିଛି ସମସ୍ୟା ନାହିଁ। ଭଗବାନଙ୍କ ପାଇଁ, ପୁଭୁପାଦଙ୍କୁ ଅଧ୍କ କହିବାର କିଛି ଆବଶ୍ୟକତା ନଥ୍ଲା। ପୁଭୁପାଦଙ୍କ ଆଦେଶ ହିଁ ପୂର୍ବରୁ ତାଙ୍କର ହୃଦୟ ଓ ଆମ୍। ହୋଇସାରିଛି । ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ମନୋଭାବ ତାଙ୍କର ସ୍ୱାଭାବିକ ଜଟିଳ ଉପଦେଶ ବିନା ଏକ ଶୁଦ୍ଧ କୃତଜ୍ଞତା ଥିଲା ।

ସେ କେବଳ ତାଙ୍କର ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଗହଣରେ ରହି ସେମାନଙ୍କୁ ଉସାହିତ କରିବାକୁ ଚାହୁଁଥିଲେ । ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ କହିଲେ, "ପୁଞକ ପ୍ରକାଶ କର ।" "ଏହି ପୁଞକଗୁଡ଼ିକ ମୋର ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କର କୃପା ଅଟେ । ସେକ୍ସପିୟର, ମିଲ୍ଟନ୍, ଡିକେନ୍ସ- ସମଗ୍ର ବିଶ୍ୱର କୌଣସି ଲେଖକ ଏତେ ସଂକ୍ୟକ ପୁଞକ ଲେଖ୍ପାରିନାହାନ୍ତି । ସେମାନଙ୍କର ପୁଞକଗୁଡ଼ିକ ଏତେ ବିଞାରିତ ଭାବେ କେହି ପାଠ କରିନାହିଁ ବା ସେଗୁଡ଼ିକ ମଧ୍ୟ ଏତେ ପ୍ରଶଂସାନ୍ତି ହୋଇନାହିଁ ।"

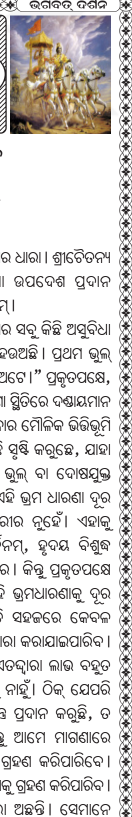
ଯେତେବେଳେ ପ୍ରଭୁପାଦ ସକାଳେ ମନ୍ଦିରକୁ ଆସିଲେ, ସେତେବେଳେ ଭକ୍ତମାନେ ତାଙ୍କ ସହିତ ରହିବା ପାଇଁ ସକ୍ଷମ ହେଲେ। ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ କହିଲେ, "ଏଠାରେ ଥିବା ଭକ୍ତଗଣ ସମୟେ ବୈକୁଣ୍ଠବାସୀ ଅଟନ୍ତି।" ସେମାନେ ଦେଖିବାକୁ ସୁନ୍ଦର ଏବଂ ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ସୁସଜିତ ଅଟନ୍ତି। ଗୋକୁଳାନନ୍ଦ ଏତେ ସୁନ୍ଦର ଅଟନ୍ତି।

॥ ହରିବୋଲ ॥





# ଶ୍ରୀମଦ୍ ଉଗବଦ୍ ଗୀତା ସାରାମ୍ବତ



କୃଷକୃପା ଶ୍ରୀମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୂପାଦ ଭଗବଦ୍ ଗୀତା କୁଲାଇ ୧୬, ୧୯୭୨

ପୂର୍ବ ପ୍ରକାଶିତ ଉତ୍ତାରୁ.....



ଅଥି ସବାକର୍ଷଣୀୟ, ସବୋଉମ। ସର୍ବାକର୍ଷଣୀୟ ଅର୍ଥ ସେ ନିଶ୍ଚିତ ଭାବରେ ଉତ୍ତମ ଅଟନ୍ତି, ଅନ୍ୟଥା ସେ କିପରି

ଆକର୍ଷଣୀୟ ହେବେ ? ଜଣେ ଯେ ଦୃଷ ଅଟେ, ସେ ଆକର୍ଷଣୀୟ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ। ଏଣୁ ଏହି କୃଷ ଶବ୍ଦର ଅର୍ଥ ସର୍ବାକର୍ଷଣୀୟ । ତାଙ୍କ ଠାରେ ସମୟ ଉତ୍ତମ ଗ୍ରଣ ଅଛି । ସମୟ ଐଶ୍ୱର୍ଯ୍ୟ ଅଛି, ଏଣ୍ ସେ ଆକର୍ଷଣୀୟ ଅଟନ୍ତି । ତାହା ଭଗବାନ୍ଙ୍କ ସୟନ୍ଧୀୟ ସଠିକ୍ ବର୍ତ୍ତନା ବା ଠିକଣା ନାମକରଣ ପଦ୍ଧତି । ଯଦି ଭଗବାନଙ୍କର ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ କିଛି ନାମ ଅଛି ଯାହା ସବୁକିଛିରେ ପରିପୂର୍ଣ୍ଣ ଅଟେ, ସେହି ଶବ୍ଦ ହେଲା କୃଷ । ଏହା ଏକ ସଂସ୍କୃତ ଶବ୍ଦ । କିନ୍ତୁ ଏହା ସୂଚନାଦିଏ ଯେ, କୃଷ ଅର୍ଥ ଭଗବାନ୍। ଶାୟରେ ଏହା କୁହାଯାଇଛି ଯେ, **ଈଶ୍ୱରଃ ପରମଃ କୃଷଃ** । ଈଶ୍ୱରଃ ଅର୍ଥ ନିୟନ୍ତଶକାରୀ ଏବଂ ପରମଃ ପରମ । ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟର ଉପଦେଶ ହେଉଛି- ଈଶ୍ୱରଃ ପରମଃ କୃଷଃ । ଆମର ଏହି କୃଷଚେତନା ଆନ୍ଦୋଳନ ଏକ ସାଂପ୍ରଦାୟିକ ଧାର୍ମିକ ଆନ୍ଦୋଳନ ନୁହେଁ । ଏହା ଏକ ବିଜ୍ଞାନଭିତ୍ତିକ ଦାର୍ଶନିକ ଆନ୍ଦୋଳନ ଅଟେ। ଏହାକୁ ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର । କିନ୍ତୁ ଏହି ଧାରା ଅତି ସରଳ ଅଟେ । ଏ ପଦ୍ଧତିଟି ହେଉଛି **ହରେକୃଷ ହରେକୃଷ** କୃଷକୃଷ ହରେହରେ / ହରେରାମ ହରେରାମ **ରାମରାମ ହରେହରେ** କୀର୍ତ୍ତନ କରିବା । ଆମେ ଯାଦ୍ରକର ନୋହୁଁ। କିନ୍ତୁ ଆମେ ଆମର ଛାତ୍ରମାନଙ୍କୁ କହୁ "ତୁମେ କେବଳ ଏହି ଦିବ୍ୟ ଧୃନିତରଙ୍ଗକୁ ଜପ କର।" ଏବଂ ସେମାନେ କ୍ରମଶଃ ହୃଦୟ ମଧ୍ୟରେ ସମୟ କଳ୍ଲଷରୁ ମୁକ୍ତ

ହୋଇ ବିଶୁଦ୍ଧ ହେଉଛନ୍ତି । ଏହା ଆମର ଧାରା । ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ମହାପ୍ରଭୁ ବ୍ୟାଖ୍ୟା କରିଛନ୍ତି ତଥା ଉପଦେଶ ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି, ଚେତୋ-ଦର୍ପଣ-ମାର୍ଜନମ୍ ।

ଏ ଭୌତିକ ଜଗତରେ ଆମର ସବୁ କିଛି ଅସୁବିଧା କେବଳ ଭୁଲ୍ ବୁଝାମଣା ଯୋଗୁଁ ହେଉଅଛି । ପ୍ରଥମ ଭୁଲ୍ ବୁଝାମଣା ହେଲା, "ମୁଁ ଏହି ଶରୀର ଅଟେ।" ପ୍ରକୃତପକ୍ଷେ, ଆମେ ପ୍ରତ୍ୟେକେ ଏହି ଦେହ ଧାରଣା ସ୍ଥିତିରେ ଦଣ୍ଡାୟମାନ ଅଛେ । ଯେହେତ୍ର ଦଣ୍ଡାୟମାନ ହେବାର ମୌଳିକ ଭିଉିଭୂମି ଭୁଲ୍ ଅଟେ, ଏଣୁ ଆମେ ଯାହା କିଛି ସୃଷ୍ଟି କରୁଛେ, ଯାହା କିଛି ବୃଝିପାରୁଛେ, ସେସବୁ ମଧ୍ୟ ଭୁଲ୍ ବା ଦୋଷଯୁକ୍ତ ଅଟେ । ଏଣୁ ସର୍ବପ୍ରଥମେ ଆମକୁ ଏହି ଭ୍ରମ ଧାରଣା ଦୂର କରିବାକୁ ହେବ ଯେ ମୁଁ ଏହି ଶରୀର ନୁହେଁ। ଏହାକୁ କୁହାଯାଏ- ଚେତୋ ଦର୍ପଣ ମାର୍ଜନମ୍, ହୃଦୟ ବିଶୁଦ୍ଧ କରିବା। ମୁଁ ଭାବୃଛି, ମୁଁ ଏହି ଶରୀର । କିନ୍ତୁ ପୁକୃତପକ୍ଷେ ମୁଁ ଏହା ନୁହେଁ। ଏଣୁ ଆମକୁ ଏହି ଭୁମଧାରଣାକୁ ଦୂର କରିବାକୁ ହେବ ଏବଂ ତାହା ଅତି ସହଜରେ କେବଳ ଏହି ହରେକୃଷ ମହାମନ୍ତ୍ର କୀର୍ତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା କରାଯାଇପାରିବ । ତୁମେ କିଛି ହରାଉ ନାହିଁ। ବରଂ ଏଡଦ୍ୱାରା ଲାଭ ବହୁତ ଅଛି । ଆମେ ଆପଣଙ୍କୁ କିଛି ମାଗୁ ନାହୁଁ । ଠିକ୍ ଯେପରି ଅନ୍ୟମାନେ, ଯଦି କେହି କିଛି ମନ୍ତ ପ୍ରଦାନ କରୁଛି, ତ ସେ ତୁମକୁ ପଇସା ମାଗୁଛି। କିନ୍ତୁ ଆମେ ମାଗଣାରେ ବିତରଣ କରୁଛୁ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ଏହା ଗ୍ରହଣ କରିପାରିବେ । ଏପରିକି ଏକ ଛୋଟ ପିଲା ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ ଗ୍ରହଣ କରିପାରିବ । ଆମ ସଂଘରେ ବହୁତ ଛୋଟ ପିଲା ଅଛନ୍ତି। ସେମାନେ

କୀର୍ତ୍ତନ ଓ ନୃତ୍ୟ କରନ୍ତି। ଏଥିପାଇଁ କୌଣସି ଶିକ୍ଷାର ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ। ଏଥିନିମିତ୍ତ କୌଣସି ଅର୍ଥର ମଧ ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ। କେବଳ ଆପଣ ଯଦି ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କରିବେ, ତାହା ହେଲେ ଆପଣ ତାହା ଅନୁଭବ କରିପାରିବେ। ତୁମେ କାହିଁକି ଏକ ପରୀକ୍ଷା ନ କରୁଛ ଏବଂ ନ ଦେଖୁଛ ? କୀର୍ତ୍ତନ ଦ୍ୱାରା ତାହାହିଁ ଆମର ଅନୁରୋଧ । ହରେକୃଷ ହରେକୃଷ କୃଷ କୃଷ ହରେହରେ/ ହୁଏତ ଆପତ୍ତି ଉଠାଇପାରେ "ମୁଁ କାହିଁକି ଆପଣଙ୍କ ହିନ୍ଦୂ କୃଷଙ୍କ ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କରିବି?" ଏଣୁ ଆମେ କୃଷ ବା ଭଗବାନ୍ କହୁ ନାହୁଁ। ଭଗବାନଙ୍କର ଅନେକ ନାମ ଅଛି। ତାହା ଆମେ ସ୍ୱୀକାର କରୁଛୁ । ଏହା ଏପରି ଅଟେ ଯେ ଭଗବାନ୍ ଅସୀମ ଅଟନ୍ତି। ଏଣୁ ତାଙ୍କର ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭବରେ ଅସୀମ ନାମ ଅଛି। କିନ୍ତୁ ଏହି କୃଷ ନାମ ଅତି ଉପଯୁକ୍ତ ଅଟେ, କାରଣ ଏହାର ଅଥି ସବାକର୍ଷଣୀୟ ତୁମେ ଆଲୋଚନା କରିପାର ଭଗବାନ୍ ମହାନ୍ ଅଟନ୍ତି।" ତାହା ଠିକ୍ କଥା । ସେ କିପରି ମହାନ୍ ଅଟନ୍ତି ? ତାହା ଅନ୍ୟ ଏକ ବୁଝାମଣା। ଏଣୁ ତୁମେ ଯଦି ଭାବ ଯେ, "କୃଷ ହିନ୍ଦୁ ଦେବତାଙ୍କର ନାମ। ମୁଁ କିାହଁକି ଏହାକୁ ଜପ କରିବି ?" ଏ ସମ୍ବନ୍ଧରେ ଶ୍ରୀଚୈତନ୍ୟ ମହାପ୍ରଭୁ କହିଛନ୍ତି– ନାଁ"। ତ୍ରମ ପାଖରେ ଯଦି ଭଗବାନଙ୍କର ଅନ୍ୟ କିଛି ଭିନ୍ନ ବା ପୃଥକ୍ ନାମ ଅଛି, ତାହା ତୁମେ କୀର୍ତ୍ତନ କରିପାର । ଆମର ଏକମାତ୍ର ଅନୁରୋଧ ଯେ ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟନାମ ଆପଣ କୀର୍ତ୍ତନ କରନ୍ତ୍ର । ତ୍ରମ ପାଖରେ ଭଗବାନଙ୍କର କୌଣସି ନାମ ଅଛି ତ, ତାହା ତୁମେ କୀର୍ତ୍ତନ କରିପାର। ତଦ୍ୱାରା ତୁମେ ବିଶୁଦ୍ଧ ହୋଇପାରିବ । ତାହାହିଁ ଆମର ପ୍ରଚାର । ସ୍ମରଣେନକାଳଃ ଏତାଦୃଶୀ ତବ କୃପା ଭଗବନ୍ ମମାପି ଦୁଦ୍ଦୈବ ମୀଦୃଶମିହାଜନିନାନୁରାଗଃ ॥

ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ମହାପ୍ରଭୁ କହିଛନ୍ତି ଯେ, ଭଗବାନଙ୍କର ପ୍ରତ୍ୟେକଟି ନାମ ତାଙ୍କ ପରି ଶକ୍ତିଶାଳୀ ଅଟନ୍ତି । ଯେହେତୁ ଭଗବାନ୍ ଅଦ୍ୱୟ ଅଟନ୍ତି ତେଣୁ ତାଙ୍କର ନାମ, ରୂପ, ଲୀଳା ମଧ୍ୟରେ କୌଣସି ପାର୍ଥିକ୍ୟ ନାହିଁ । ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ କିଛି ଭିନ୍ନ ନୁହେଁ। ତାହାହିଁ ଅଦ୍ୟ ଜ୍ଞାନ। ଏଣୁ ତୁମେ ଯଦି ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କର, ତାହା ଅର୍ଥ ତୁମେ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କ ସହିତ ସମ୍ଦନ୍ଧିତ ଅଟ । ଏହାକୁ ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର ତଦ୍ରୂପ ଭାବେ, ତୁମେ ଯଦି ଅଗ୍ନିକୁ ସ୍ତର୍ଶ କରିବ। ଏହା କାର୍ଯ୍ୟ କରିବ। ତୁମେ ଅଗ୍ନିର ଗୁଣ ସୟନ୍ଧରେ ଜାଣିଥାଅ ବା ନଜାଣିଥାଅ, ସେଥିରେ କିଛି ଯାଏ ଆସେ ନାହିଁ। ଅଗ୍ନିକୁ ୟର୍ଶ କରିବା ମାତ୍ରେ ଏହା କାର୍ଯ୍ୟ କରେ। ତଦ୍ରପ ଭାବରେ ତୁମେ ଯଦି ପ୍ରକୃତପକ୍ଷେ ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟନାମ କୀର୍ତ୍ତନ କର, ଏହା ମଧ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିଥାଏ । ଉଦାହରଣ ଦିଆଯାଇଥାଏ: ଠିକ୍ ଯେପରି ତୁମେ ଏକ ଲୁହାଖଣ୍ଡକୁ ଅଗ୍ନିରେ ନିକ୍ଷେପ କର, ଏହା କ୍ରମଶଃ ଗରମ ହୁଏ, ତତ୍ପରେ ଅଧିକ ଗରମ ଓ କୁମଶଃ ଏହା ଲାଲବର୍ଷ ଅଗ୍ରିରେ ରୂପାନ୍ତରିତ ହୁଏ । ଅଗ୍ରିର ସଂଯୋଗରେ ଲୁହାଖଣ ଅଗୁରେ ପରିଶତ ହୁଏ। କିନ୍ତୁ ଲୁହାଖଣ ମୌଳିକତଃ ଅଗ୍ନି ନୁହେଁ। କିନ୍ତୁ ଅଗ୍ନିର ସଂଯୋଗରେ (ସଂସ୍କର୍ଶରେ) ଆସି ଏହା ଅଗ୍ନି ତୁଲ୍ୟ ହୋଇଯାଏ। ଏଣୁ ତୁମେ ଯେତେବେଳେ ଲାଲରଙ୍ଗର ଏହି ଲୁହାକୁ ଯେଉଁଠାରେ ୟର୍ଶ କରିବ, ଏହା ଅଗୃପରି ତୁମକୁ ଜାଳିଦେବ । ତଦ୍ରୂପ ଭାବରେ ତୁମେ ଯଦି ତୁମକୁ ସତତ ଭଗବାନଙ୍କ ସଂସ୍କର୍ଶରେ ରଖିବ ତାହାହେଲେ କ୍ରମଶଃ ତ୍ରମେ ଭଗବଦ୍ମୟ ହୋଇଯିବ । ତୁମେ ଭଗବାନ୍ ହେବ ନାହିଁ, ବରଂ ତ୍ରମେ ଭଗବଦମୟ ହୋଇଯିବ । ଯେତେ ଶୀଘ୍ର ତ୍ରମେ ଭଗବଦମୟ ହୋଇଯାଅ, ସେତେ ଶୀଘ୍ର ତୁମଠାରେ ସମୟ ଭଗବତ୍ ଯୋଗ୍ୟତାଗୁଡ଼ିକ ପ୍ରକାଶିତ ହେବ । ଏହାହିଁ ବିଜ୍ଞାନ । ଏହାକୁ ବୁଝିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କର । ଆୟେମାନେ (ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ) ଭଗବାନଙ୍କର ଅଂଶ ବିଶେଷ ଅଟୁ। ତ୍ରମେ ଭଗବାନ୍ଙ୍କୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିବ । ଏବଂ ନିଜକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରି ଭଗବାନଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିବ । ଠିକ୍ ଯେପରି ଏକ ଚାଉଳ ବୟାରୁ ତୁମେ ଯଦି କିଛି ପରିମାଣର ଚାଉଳନିଅ, ତାହାହେଲେ ତୁମେ ଜାଣିପାରିବ ଚାଉଳ ବୟାରେ କେଉଁ ମାନ ବା ଗୁଣର ଚାଉଳ ଅଛି । ତଦ୍ରୂପଭାବରେ ଭଗବାନ୍ ମହାନ୍ ଅଟନ୍ତି । ତାହା ଠିକ୍ କଥା । କିନ୍ତୁ ଆମେ ଯଦି କେବଳ ନିଜକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରିପାରିବା, ତାହାହେଲେ ଆମେ

ଜାଣିପାରିବା ଭଗବାନ୍ କ'ଣ ? ଠିକ୍ ଯେପରି ତୁମେ ସମୁଦ୍ରରୁ ଗୋଟିଏ ବିନ୍ଦୁ ଜଳ ଆଣ । ତୁମେ ଜାଣିପାର ଯେ ସମୁଦ୍ରର ରାସାୟନିକ ପ୍ରକ୍ରିୟା କ'ଣ ଅଟେ । ତାହାକୁ କୁହାଯାଏ ଧାନ । ତଦ୍ରୂପ ଭାବେ ଯଦି ଜଣେ ନିଜକୁ ଅଧ୍ୟୟନ କରେ ଏହା ଜାଣିବା ପାଇଁ ଯେ "ମୁଁ କିଏ", ତାହାହେଲେ ସେ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଜାଣିପାରିବ । ବର୍ତ୍ତମାନ ଉଦାହରଣ ନିଅ, "ମୁଁ କ'ଣ ଅଟେ ।" ଏପରିକି ତୁମେ ଯଦି ତୁମ ନିଜ ଉପରେ ଧାନ କର, ତାହାହେଲେ ତୁମେ ଜାଣିପାରିବ ଯେ, ତୁମେ ଜଣେ ସ୍ୱତନ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟ । ସ୍ୱତନ୍ତ ବ୍ୟକ୍ତି ଅର୍ଥ ତୁମର ନିଜର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମତ ଅଛି । ମୋ ନିଜର ବ୍ୟକ୍ତିଗତ ମତ ଅଛି । ଏଣୁ ବେଳେବେଳେ ଆମେ ଭିନ୍ନମତ ପୋଷଣ କରୁ । ସେହେତୁ ତୁମେ ସ୍ୱତନ୍ତ ଅଟ, ମୁଁ ମଧ୍ୟ ସ୍ୱତନ୍ତ ଅଟେ ତେଣୁ ଏପରି ହୋଇଥାଏ । ଯେହେତୁ ଆମେ ସମୟେ ଅଲଗା, ଅଲଗା ହେଲେ ମଧ୍ୟ ଭଗବାନଙ୍କର ଅଂଶ ବିଶେଷ ଅଟୁ, ତେଣୁ ଭଗବାନ୍ ମଧ୍ୟ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ଅଲଗା

ଅଟନ୍ତି । ଏହାହିଁ ଅଧ୍ୟୟନ । ଯେପରି ମୁଁ ଏକ ବ୍ୟକ୍ତି, ତଦୂପ ଭଗବାନ୍ ମଧ୍ୟ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟନ୍ତି । ଭଗବାନ୍ ନିର୍ବିକାର ହୋଇ ନପାରନ୍ତି । ଯଦି ଆମେ ଭଗବାନଙ୍କୁ ମୌଳିକ ପିତା ରୂପେ ଗ୍ରହଣ କରୁ, ପରମ ପିତା ରୂପେ ସ୍ୱୀକାର କରୁ, ତାହାହେଲେ ଆୟେମାନେ ତାଙ୍କର ସନ୍ତାନ ଅଟୁ । ଖ୍ରୀଷ୍ଟିୟାନ ଧର୍ମ ଏହାକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରେ । ଅନ୍ୟ ସମୟ ଧର୍ମ ବିଶ୍ୱାସ କରନ୍ତି ଏବଂ ଆୟେମାନେ ମଧ୍ୟ ଏହାକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁ (ଭଗବଦ୍-ଗୀତାକୁ ବିଶ୍ୱାସ କରୁ ।) ଯେହେତୁ କୃଷ କହିଛନ୍ତି, ଅହଂ ବୀଳପ୍ରଦ ପିତା, "ମୁଁ ସମୟ ଜୀବଙ୍କର ମୌଳିକ ପିତା ଅଟେ ।" ଏଣୁ ଭଗବାନ୍ ଯଦି ସମୟ ଜୀବଙ୍କର ପିତା ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଆମେ ସମୟ ଜୀବଗଣ ଅଲଗା ଅଲଗା ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟୁ, ତାହାହେଲେ ଭଗବାନ୍ କିପରି ନିରାକାର ଅଟନ୍ତି ? ଭଗବାନ୍ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟନ୍ତି । ଏହାକୁ କୁହାଯାଏ ଦର୍ଶନ; ଏହାକୁ କୁହାଯାଏ ନ୍ୟାୟ ।

॥ ହରେକୃଷ ॥

# ବୈଷ୍ଣବ ପଞ୍ଜିକା ୨୦୨୧-୨୨

ଫେବ୍ୟାରୀ ୧୨.୦୨.୨୦୨୨ (ଶନି) : ଭୌମୀ ଏକାଦଶୀ

ମାର୍ଚ୍ଚ

ଘ୦୬.୧୭ମି - ଘ୧୦.୦୬ମି

<del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

ଶୀବରାହ ଦେବଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ଜନିତ ଉପବାସ

୧୩.୦୨.୨୦୨୨ (ରବି) : ଶ୍ରୀବରାହ ଦେବଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ

୧୪.୦୨.୨୦୨୨ (ସୋମ) : ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ (ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସ-ଅନୁକଳ୍ପ ସେବନ)

୧୬.୦୨.୨୦୨୨ (ବୁଧ) : ଶ୍ରୀକୃଷ ମଧୁର ଉତ୍ସବ, ଶ୍ରୀଲ ନରୋଉମ ଦାସ ଠାକୁରଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ

୨୧.୦୨.୨୦୨୨ (ସୋମ) : ଶ୍ରୀଲ ପୁରୁଷୋଉମ ଦାସ ଠାକୁରଙ୍କ ତିରୋଭାବ,

ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ଓ

ଶ୍ରୀଲ ଗୌର ଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଡିରୋଭାବ (ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସ)

 ୨୭.୦୨.୨୦୨୨ (ରବି) : ବିଜୟା ଏକାଦଶୀ
 ଘ୦୬.୦୭ମି - ଘ୧୦.୦୨ମି

 ୨୮.୦୨.୨୦୨୨ (ସୋମ) : ଶ୍ରୀ ଈଶ୍ୱରପୁରୀଙ୍କ ଡିରୋଭାବ

୦୧.୦୩.୨୦୨୨ (ମଙ୍ଗଳ) : ଶ୍ରୀ ମହାଶିବରାତ୍ରୀ (ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସ, ଅନୁକଳ୍ପ ସେବନ)

୦୩.୦୩.୨୦୨୨ (ଗୁରୁ) : ଶ୍ରୀଲ ଜଗନ୍ୱାଥ ଦାସ ବାବାଜୀ ମହାରାଜ ଓ ଶ୍ରୀଲ ରସିକାନନ୍ଦ ପୁଭୁଙ୍କ ଡିରୋଭାବ

୧୬.୦୩.୨୦୨୨ (ରବି) : ଶ୍ରୀଲ ପୁରୁଷୋତ୍ତମ ଦାସ ଠାକୁରଙ୍କ ଆବିର୍ଦ୍ଭାବ

୧୪.୦୩.୨୦୨୨ (ସୋମ) : ଆମଳକୀ ଏକାଦଶୀ ଘ୦୫.୫୫ମି - ଘ୦୯.୫୫ମି

୧୫.୦୩.୨୦୨୨ (ମଙ୍ଗଳ) : ଶ୍ରୀଲ ମାଧବେନ୍ଦ୍ର ପୁରୀଙ୍କ ଡିରୋଭାବ

୧୮.୦୩.୨୦୨୨ (ଶୁକୁ) : ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୌରାଙ୍ଗ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ, ଦୋଳ ଯାତ୍ରା

(ଶ୍ରୀ ଗୌରପୂର୍ଣିମା), (ସୂର୍ଯ୍ୟାୟ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସ, ଅନୁକଳ୍ପ ସେବନ)

୧୯.୦୩.୨୦୨୨ (ଶନି) : ଶ୍ରୀ ଜଗନ୍ନାଥ ମିଶ୍ରଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ମହୋତ୍ସବ

 $oldsymbol{lpha}$ 



ଦ୍ୱାବିଂଶ ଅଧ୍ୟାୟ

## ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଦିବ୍ୟଗୁଣ

ସୁଖୀ—

ସଦା ଉତ୍ଫୁଲୁ ଏବଂ ଲେଶମାତ୍ର ଦୁଃଖ ସର୍ଶ କରୁ ନ ଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିକୁ ସୁଖୀ କୁହାଯାଏ । କୃଷଙ୍କର ସୁଖଭୋଗ କଥା ବିଚାର କଲେ ଏହା କୁହାଯାଏ ଯେ କୃଷ ଏବଂ ତାଙ୍କର ମହିଷୀମାନଙ୍କର ଶରୀର ମଣ୍ଡନ କରୁଥିବା ଅଳଙ୍କାରମାନ ସ୍ୱର୍ଗ ରାଜ୍ୟର ଭଣ୍ତାର-ରକ୍ଷକ କୁବେରଙ୍କର ମଧ୍ୟ ସ୍ୱପୂର ଅତୀତ ଥିଲା । କୃଷଙ୍କର ପ୍ରାସାଦ ସନ୍ମୁଖସ୍ଥ ନିରନ୍ତର ନୃତ୍ୟ ସ୍ୱର୍ଗରାଜ୍ୟର ଦେବତାମାନଙ୍କର ମଧ୍ୟ କଳ୍ପନାର ଅତୀତ। ସ୍ୱର୍ଗ ରାଜ୍ୟରେ ଇନ୍ଦ୍ର ସର୍ବଦା ଅପ୍ସରାମାନଙ୍କର ନୃତ୍ୟ ଦେଖନ୍ତି । କିନ୍ତୁ କୃଷଙ୍କ ପ୍ରାସାଦ ସମ୍ମୁଖରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହେଉଥିବା ନୃତ୍ୟ କେତେ ସୁନ୍ଦର ତାହା ଇନ୍ଦ୍ର ମଧ୍ୟ କଳ୍ପନା କରି ପାରିବେ ନାହିଁ। ଗୌରୀର ଅର୍ଥ ଶ୍ୱେତବର୍ତ୍ତା ନାରୀ ଏବଂ ଭଗବାନ୍ ଶିବଙ୍କର ପଡ଼ୀଙ୍କ ନାମ ଗୌରୀ ଅଟେ । କୃଷଙ୍କ ପ୍ରାସାଦରେ ବାସ କରୁଥିବା ସୁନ୍ଦରୀ ରମଣୀମାନେ ଗୌରୀଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା ଏତେ ଅଧିକ ଶ୍ୱେତବର୍ତ୍ତା ଥିଲେ ଯେ, ସେମାନଙ୍କୁ ଚନ୍ଦ୍ର କିରଣ ସହିତ ତୁଳନା କରାଯାଉଥିଲା ଏବଂ ସେମାନେ କୃଷଙ୍କ ନିକଟରେ ସତତ ଦୃଶ୍ୟମାନ୍ ଥିଲେ । ତେଣୁ କୃଷଙ୍କ ଅପେକ୍ଷା କେହି ଅଧିକ ସୁଖ ଭୋଗ କରୁ ନଥିଲେ। ସୁଖ ଭୋଗ କହିଲେ ସୁନ୍ଦରୀ ନାରୀ, ଅଳଙ୍କାର ଏବଂ ଧନରତ୍ୱ ଏହି ତିନୋଟି କଥାକୁ ବୁଝାଏ। ଏ ସବୁ କଥା କୃଷଙ୍କ ପ୍ରାସାଦରେ ପ୍ରଚୁର ସଂଗ୍ରାହକ : ଶ୍ରୀପାଦସେବା ଦାସ

ପରିମାଣରେ ଭରପୁର ଥିଲା—ଯାହା କୁବେର, ଇନ୍ଦ୍ର ଏବଂ ଭଗବାନ୍ ଶିବଙ୍କର କଳ୍ପନାକୁ ମଧ୍ୟ ପରାଞ୍ଚ କରୁଥିଲା । ଲେଶମାତ୍ର ଦୁଃଖ କୃଷଙ୍କୁ ସ୍ପର୍ଶ କରିପାରେ ନା'। ଥରେ କେତେକ ଗୋପୀ, ବ୍ରାହ୍ମଣମାନେ ଅନୁଷିତ କରୁଥିବା ଏକ ଯଜ୍ଞସ୍ଥଳୀକୁ ଯାଇ କହିଲେ— "ହେ ବ୍ରାହ୍ମଣୀଗଣ! ଆପଣମାନେ ଅବଶ୍ୟ ଅବଗତ ଥିବେ ଯେ ଲେଶମାତ୍ର ଦୁଃଖ କୃଷଙ୍କୁ ସ୍ପର୍ଶକରେ ନା'। ତାଙ୍କର କିଛି ହାନି ଘଟେ ନା', ଅପଯଶ କଅଣ ସେ ଜାଣନ୍ତି ନାହିଁ, ତାଙ୍କର କୌଣସି ଭୟ ବା ଉଦ୍ବେଗ ନ ଥାଏ, ତାଙ୍କର କୌଣସି ବିପ୍ତାତ ମଧ୍ୟ ଘଟେ ନାହିଁ। ସେ କେବଳ ବ୍ରଜ ନୃତ୍ୟକାରୀଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ପରିବେଷ୍ଟିତ ଏବଂ ରାସ ନୃତ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କର ସାନ୍ନିଧ୍ୟ ଉପଭୋଗ କରୁଛନ୍ତି।"

### ଭକର ଶୁଭାକାଙ୍କ୍ଷୀ—

କୃଷଙ୍କର ଭକ୍ତଗଣଙ୍କ ସମ୍ବନ୍ଧରେ କୁହାଯାଏ ଯେ, ସେମାନେ ଯଦି ଭକ୍ତିର ସହିତ ଭଗବାନ୍ ବିଷ୍ତୁଙ୍କୁ ଟିକିଏ ଜଳ ଓ ଗୋଟିଏ ତୁଳସୀ ପତ୍ର ଅର୍ପଣ କରନ୍ତି, ତେବେ ଭଗବାନ୍ ବିଷ୍ଠ ଏପରି ଦୟାଳୁ ଯେ ସେ ସେମାନଙ୍କ ନିକଟରେ ନିଜକୁ ବିକ୍ରି କରିଦେବେ।

ନିଜ ଭକ୍ତଙ୍କ ପ୍ରତି କୃଷଙ୍କର ସହାନୁଭୂତି ଭୀଷ୍ଟଙ୍କ ସହିତ ତାଙ୍କର ଯୁଦ୍ଧରେ ପ୍ରକଟିତ ହୋଇଥିଲା। ଯେତେବେଳେ ପିତାମହ ଭୀଷ୍ଟ ମୃତ୍ୟୁ ମୁଖରେ ଶର

<del>`</del>

ଶଯ୍ୟାରେ ଶାୟିତ ଥିଲେ, ସେତେବେଳେ କୃଷ ତାଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ ଏବଂ ଯୁଦ୍ଧ କ୍ଷେତ୍ରରେ କୃଷ କିପରି ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଦୟା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ଭୀଷ୍ମ ତାହା ସ୍ମରଣ କରୁଥିଲେ । କୃଷ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଥିଲେ ଯେ, କୁରୁକ୍ଷେତ୍ର ଯୁଦ୍ଧରେ ସେ କୌଣସି ପକ୍ଷର ସାହାଯ୍ୟ ଲାଗି ଅସ ଧାରଣ କରିବେ ନାହିଁ । ସେ ନିରପେକ୍ଷ ରହିବେ । ଯଦିଓ କୃଷ ଅର୍ଜୁନଙ୍କର ସାରଥି ହୋଇଥିଲେ, ତଥାପି ସେ ପ୍ରତିଜ୍ଞା କରିଥିଲେ ଯେ, କୌଣସି ଅସ ବ୍ୟବହାର କରି ସେ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ସାହାଯ୍ୟ କରିବେ ନାହିଁ; କିନ୍ତୁ ଦିନେ କୃଷଙ୍କର ପ୍ରତିଜ୍ଞା-ଭଙ୍ଗ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ଭୀଷ୍ମ ଅର୍ଜୁନଙ୍କ ବିରୁଦ୍ଧରେ ଏପରି ଅଭୁତ ରଣ କୌଶଳ ପ୍ରଦର୍ଶନ କଲେ ଯେ, କୃଷ ତାଙ୍କ ରଥରୁ ଅବତରଣ କରିବାରୁ ବାଧ୍ୟ ହୋଇଥିଲେ। ଏକ ଭଗ୍ନ ରଥଚକ୍ର ଧରି କୃଷ ଭୀଷ୍ମ ପିତାମହଙ୍କ ଆଡ଼କ୍ ସିଂହ ହଞ୍ଜୀକୁ ଆକ୍ରମଣ କରିବାକୁ ଧାବମାନ ହେବା ଭଳି ଧାବିତ ହୋଇଥିଲେ। ପିତାମହ ଭୀଷ୍ମ ଏହି ଦୃଶ୍ୟକୁ ସ୍ମରଣ କଲେ ଏବଂ ପ୍ରତିଜ୍ଞା ଭଙ୍ଗର ବିପଦ ବରଣ କରି ମଧ୍ୟ କୃଷ କିପରି ନିଜର ଭକ୍ତ ଅର୍ଜୁନଙ୍କୁ ଗୌରବୋଜ୍ସଳ ସହାନୁଭୂତି ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ ତାହାର ପ୍ରଶଂସା କରିଥିଲେ।

॥ ହରେକୃଷ ॥

## ଗ୍ରାହକ ହୁଅୟୁ ।

\*

# ନିର୍ଦ୍ଧିତ ପଢ଼ନ୍ତୁ!!



ପ୍ରତିଷାତା ଆଚାର୍ଯ୍ୟ:

କୃଷକୂପା ଶ୍ରୀମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଏ.ସି. ଭକ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସ୍ୱାମୀ ପ୍ରଭୁପାଦ

ବାର୍ଷିକ ଗ୍ରାହକ ହେବା ପାଇଁ ଆଜିହିଁ ନିମ୍ନ ଠିକଣାରେ **୧୮୦ ଟଙ୍କା ତାକ** ଯୋଗେ ପଠାନ୍ତୁ ।

ଭଗବତ ଦର୍ଶନ, ଇସ୍କନ୍

ଶ୍ରୀ କୃଷ-ବଳରାମ ମନ୍ଦିର, ଆଇଆରସି ଭିଲେଜ୍, ଭୁବନେଶ୍ୱର-୭୫୧୦୧୫

BHAGABAT DARSHAN, ISKCON

Sri Krishna Balaram Temple, IRC Village, Bhubaneswar - 751 015

# ଭାଗବତର ଭବିଷ୍ୟତବାଣୀ ସତ୍ୟହେଲା

(ଷଷ ଅଧାୟ)

ପ୍ରୟୃତି: ଭକ୍ତିପାଣ ଗୋପୀନାଥ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ

## ସୁଖୀ ହେବାର ଗୁପ୍ତ ରହସ୍ୟ

(ପୂର୍ବ ପୁକାଶିତ ଉତ୍ତାରୁ)

ଅତି ଧନାତ୍ୟ ପରିବାର ମଧ୍ୟରୁ କିୟା ଅତି ଦରିଦ୍ର ପରିବାର ମଧ୍ୟରୁ ହେଉ ସମଞ୍ଚେ ସତ୍ କିୟା ଅସତ୍ ଉପାୟରେ ଧନ ସଞ୍ଚୟ କରିବାରେ ଲାଗିଛନ୍ତି । ପ୍ରକୃତରେ ଏହା ଅସତ୍ ଉପାୟ ଅଟେ । ନିଜର ଇଚ୍ଛାକୁ ପୂରଣ କରିବା ନିୟମ ବିରୁଦ୍ଧ ଏବଂ ଦୋଷାବହ ଅଟେ । ଏପରିକି ନିଜର ଇଚ୍ଛାକୁ ପୂରଣ କରିବାକୁ ଯାଇ ଭଗବତ୍ ପଥରେ ପଥିକ ହେଲେ ତାହା ମଧ୍ୟ ଦୋଷାବହ ଅଟେ । ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କ ସନ୍ତୋଷ ବିଧାନ ନିମିଉ ସମୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରାଯିବା ଆବଶ୍ୟକ ।

ଯେଉଁମାନେ ପରମେଶ୍ୱର ଭଗବାନଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ନ ହୋଇ ଭୁଲରେ ଭାବନ୍ତି ଯେ ଦିନ ପରେ ଦିନ ସେମାନେ ଅଧିକ ଅର୍ଥ ସଞ୍ଚୟ କରି ସୁଖରେ କାଳାଡିପାତ କରିବେ।

ଆଶାପାଶଶତୈର୍ବଦ୍ଧାଃ କାମ କ୍ରୋଧ ପରାୟଶାଃ ଇହନ୍ତେ କାମ ଭୋଗାର୍ଥ ମନ୍ୟାୟେନାର୍ଥ ସଞ୍ଚୟନ୍ । ଅନନ୍ତ କାମନା ଏବଂ କାମ କ୍ରୋଧର ବଶବର୍ତ୍ତୀ ହୋଇ ସେମାନେ ଇନ୍ଦ୍ରୀୟ ତୃପ୍ତି ନିମିତ୍ତ ଅନ୍ୟାୟ ଭାବରେ ଅର୍ଥ ସଞ୍ଚୟ କରିଚାଲନ୍ତି ।

ଫଳସ୍ୱରୂପ ପୃଥିବୀରେ ଅର୍ଥର ଅଭାବ ନାହିଁ, ତଥାପି ଶାନ୍ତିର ଅଭାବ ଅଛି । ଅଧିକାଂଶ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କର ଶକ୍ତି କେବଳ ଅଧିକ ଧନ ଉପାର୍ଜନ କରିବାରେ ବ୍ୟୟିତ ହେଉଛି । ଯଦ୍ୱାରା କେତେକ ଲୋକ କେବଳ ଅର୍ଥ ସଞ୍ଚୟ କରି ଧନୀ ହେବାରେ ଲାଗିଛନ୍ତି ଆଉ କେତେକ ଅର୍ଥର ଅଭାବ ହେତ୍ର ଦରିଦ୍ର ହେବାରେ ଲାଗିଛନ୍ତି । ଯାହାର ଫଳ ସ୍ପର୍ପ ନିଜ ନିଜ ଭିତରେ ଶତ୍ରତା ହୋଇ ଆଣବିକ ପରମାଣୁ ଅସର ଦୁର୍ପଯୋଗ କରୁଛନ୍ତି । ବଡ଼ ବଡ଼ ଧନଶାଳୀ ଦେଶର ନେତାମାନେ ମଧ୍ୟ ଶାନ୍ତି ପାଇପାରୁ ନାହାନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେମାନେ ଆଶବିକ ଅସର ଧ୍ୱଂସାତ୍ମକ ସ୍ଥିତିରୁ ରକ୍ଷା ପାଇବା ପାଇଁ ଯୋଜନା କରୁଛନ୍ତି । ପରିଶତିରେ ବହୁ ମାରଣା ଅସର ପରୀକ୍ଷା କରିବକୁ ଯାଇ ଅନେକ ଅର୍ଥ ସାଗର ମଧ୍ୟକୁ ନିଷେପ କରାଯାଉଛି। ଏଥିରେ କେବଳ ଅର୍ଥ ଶ୍ରାଦ୍ଧ ହେଉନାହଁ ବରଂ କେତେକ ନିରୀହ ମାନବଙ୍କ ପାଣ ମଧ୍ୟ ଯାଉଅଛି । ଏହିପରି ଭାବରେ ଜାତି ବା ଦେଶ କର୍ମର କଠିନ ନିୟମରେ ବାନ୍ଧି ହୋଇଯାଉଅଛି । ଯେତେବେଳେ ବ୍ୟକ୍ତି ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃପ୍ଟି ନିମିତ୍ତ ଅର୍ଥ ରୋଜଗାର କରୁଛି ସେତେବେଳେ ଯେଉଁ ଅର୍ଥ ଆସୁଛି ତାହା ମାନବର ଧ୍ୱଂସ ସାଧନ ନିମିଉ ବ୍ୟୟିତ ହେଉଛି, ଭଗବାନ ଯେ କି ସମୟ ଶକ୍ତିର ମୁଖ୍ୟ ତାଙ୍କ ପ୍ରତି ଶ୍ରଦ୍ଧା ନଥିବା ହେତୁ ମାନବର ଶକ୍ତି ଜାତି ବା ଦେଶକୁ ଧ୍ୱଂସ କରିବାରେ ବ୍ୟୟିତ ହେଉଛି ।

ଧନକୁ ପୂଜା କରାଯାଏ ଏବଂ ତାକୁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବୋଲି ମଧ୍ୟ କୁହାଯାଏ, ତାଙ୍କର ସ୍ଥିତି ହେଉଛି ଭଗବାନ ଯେ କି ତାଙ୍କର ସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କର ସେବା କରିବା । ନର ସୌଭାଗ୍ୟ ଲକ୍ଷ୍ମୀଙ୍କ ନିର୍ଦ୍ଦେଶରେ ନାରାୟଣଙ୍କର ସେବା କରିବା ଉଚିତ୍ । ଜୀବ ନାରାୟଣଙ୍କ ସେବା ନ କରି ଲକ୍ଷ୍ନୀଙ୍କୁ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇପାରିବ ନାହିଁ । ସେଥିପାଇଁ ଲକ୍ଷ୍ମୀ ବା ଅର୍ଥ ନିଜ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ଉପଭୋଗରେ ଲଗାଇବା ହେତୁ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ସେମାନଙ୍କୁ ଦଣ୍ଡ ପ୍ରଦାନ କରୁଛି । ଯେଉଁ ଅର୍ଥ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବାରେ ଲାଗିବା କଥା ତାହା ନିଜର ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃତ୍ତିରେ

ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା - ଭ୍ରତ୍ତିବେଦାନ୍ତ ସାମା ପ୍ରଭୁପାଦ 🗽🎉 🗱 🖎 🖎 🖎 🖎 🖎 ଭଗବତ୍ ଦର୍ଶନ

ଲାଗିବା ହେତୁ ସେହି ଅର୍ଥ ଅଶାନ୍ତି ଅସନ୍ତୋଷର କାରଣ ହେଉଛି।

ବିଭିନ୍ନ ଅନୀତି ଉପାୟରେ କୃପଣ ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କ ଠାରୁ କର ମାଧ୍ୟମରେ ଅର୍ଥ ଆଦାୟ କରି ଭବିଷ୍ୟତରେ ହେବାକୁ ଥିବା ଭୟଙ୍କର ଯୁଦ୍ଧ ନିମିତ୍ତ ସଞ୍ଚୟ କରି ରଖାଯାଉଛି। ଲୋକମାନଙ୍କର ଆବଶ୍ୟକ ଅର୍ଥ ନଥିବା ହେତୁ ସେମାନେ ତାଙ୍କର ପରିବାରକୁ ଭଲ ଭାବରେ ଚଳାଇପାରୁ ନାହାନ୍ତି କିୟା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା ନିମିତ୍ତ ପ୍ରୟାସ କରିପାରୁ ନାହାନ୍ତି କିୟା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା ନିମିତ୍ତ ପ୍ରୟାସ କରିପାରୁ ନାହାନ୍ତି କିୟା ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବା ନିମିତ୍ତ ପ୍ରୟାସ କରିପାରୁ ନାହାନ୍ତି, ଯାହାକି ଜୀବନ ଯାତ୍ରା ପାଇଁ ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ । ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବ୍ୟକ୍ତି ତାଙ୍କର ଅତୃପ୍ତ କାମନାକୁ ଚରିତାର୍ଥ କରିବା ପାଇଁ ଅତ୍ୟଧିକ ଅର୍ଥର ଆବଶ୍ୟକ କରୁଛନ୍ତି । ଲୋକମାନଙ୍କର ଏହି ଦୁରାଶା ନିମିତ୍ତ ତାଙ୍କର ସଞ୍ଚତ ଅର୍ଥ ମାୟାର ବିଭିନ୍ନ ଆୟୁଧ ଯଥା ଡାକ୍ତରଙ୍କର ଚିକିହ୍ସା, ଓକିଲ କର ଆଦାୟକାରୀ, ସମାଜ ସେବା, ତଥାକଥିତ ଧାର୍ମିକ ବ୍ୟକ୍ତି, ଭୂମିକମ୍ପ, ଦୁର୍ଭିଷ, ମର୍ଡି ପୂର୍ତ୍ତି ଦୁର୍ବିପାକରେ ବ୍ୟୟିତ ହେଉଛି ।

ଆମର ପାଳନ ପୋଷଣ ନିମିତ୍ତ ଅଧିକ ଅର୍ଥ ବ୍ୟୟ କରିବାକୁ ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ଅନୁମତି ଦେଉ ନାହିଁ । ପ୍ରକୃତିର ନିୟମ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଜୀବ ନିମିତ୍ତ ଖାଦ୍ୟ ଏବଂ ଆଶ୍ରୟ ନିମିତ୍ତ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ସୁବିଧା ସୁଯୋଗର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛି । କିନ୍ତୁ ମାନବର ଅତୃପ୍ତ କାମନା ଭଗବାନଙ୍କର ସମୟ ଜୀବଙ୍କ ପ୍ରତି ସହୃଦୟତାକୁ ନଷ୍ଟ କରିଦେଉଛି । ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କର ବ୍ୟବସ୍ଥା ଅନୁଯାୟୀ ସାଗରର ଅନନ୍ତ ଜଳରାଶି ଆମ ନିମିତ୍ତ ଲବଶର ବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛି, କାରଣ ଜୀବନିମିତ୍ତ ଲବଣ ଏକାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ, ସେହିପରି ଭଗବାନ ଆମ ପାଇଁ ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ବାୟୁ ଏବଂ ଆଲୋକର ସୁବ୍ୟବସ୍ଥା କରିଛନ୍ତି, ଯାହା ଆମର ନିତାନ୍ତ ଆବଶ୍ୟକ, ଯେ କେହି ଯେତେ ପରିମାଣର ଲବଣ ଭଗବାନଙ୍କର ଗୋଦାମ ଗୃହ (ସାଗର)ରୁ ନେଇପାରିବ । କିନ୍ତୁ ଦୁର୍ଭାଗ୍ୟବଶତଃ ଆମର ଯେତେ ଲବଣ ଆବଶ୍ୟକ ତାହା ଆମେ ନେଇପାରୁନାହୁଁ, ଯଦି ଆମେ ଅଧିକ ଲବଣ

ନେବୁ ତାହାହେଲେ ଆମର ରକ୍ତଚାପ ରୋଗ ହେବ ଯଦି ଆମେ କମ୍ ଲବଣ ନେବୁ ତାହାହେଲେ ଖାଦ୍ୟ ସ୍ୱାଦୁକର ହେବ ନାହିଁ। ଅନ୍ୟ କଥାରେ ଆମର ଯେତିକି ଆବଶ୍ୟକ ସେତିକି ଗ୍ରହଣ କଲେ ଆମର ଖାଦ୍ୟ ରୁଚିକର ହେବ ଏବଂ ଆମେ ସୁସ୍ଥସବଳ ହେବୁ। ବର୍ତ୍ତମାନ ଆମର ସାମାଜିକ ବ୍ୟବସ୍ଥା ପ୍ରାକୃତିକ ଦାନକୁ ନଷ୍ଟ ଏବଂ ଦୂଷିତ କରିଦେଇଛି। ପ୍ରକୃତରେ ଆମ ପାର୍ଇ ସବୁ କିଛି ପର୍ଯ୍ୟାପ୍ତ ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ଲୋଭ ଏବଂ ପଦାର୍ଥର ଦୁରୂପଯୋଗ ଯୋଗୁଁ ସବୁ କିଛି ନଷ୍ଟ ହୋଇଯାଉଛି। ପରିବେଶ ସୁରକ୍ଷାକାରୀ ଏବଂ ପରିବେଶ ବିଜ୍ଞାନ ବିଶାରଦଗଣ ବୁଝିପାରୁ ନାହାନ୍ତି ଯେ କୃଷ୍ଣଚେତନା ଗ୍ରହଣ ନ କଲେ ମାନବର ଅତୃପ୍ତ କାମନାକୁ ପୂରଣ କରିବାକୁ ଯାଇ ସବୁ କିଛି ଧ୍ୱଂସ ହୋଇଯିବ। ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ବରେ ଭଗବତ୍ କିନ୍ଦ୍ରୀକ ଜୀବନଶୈଳୀ ଯାହାକି ସରଳ ଏବଂ ପ୍ରାକୃତିକ ଉପାୟ ଗ୍ରହଣ କରିବାର ସୁନ୍ଦର ବ୍ୟବସ୍ଥା ସଂପର୍କରେ ବର୍ଣ୍ଣନା କରାଯାଇଛି।

### ଇମେ ଜନପଦାଃ ସ୍ପୃଦ୍ଧାଃ ସୁପକ୍ୱୋଷଧ୍-ବୀରୁଧଃ ବନାଦ୍ରି-ନଦ୍ୟୁଦନ୍ୱନ୍ତୋ ହୈଧନ୍ତେ ତବ ବୀକ୍ଷିତିଃ ।

ଅନୁବାଦ:— ଏଠାରେ କୂନ୍ତୀଦେବୀ କହୁଛନ୍ତି— "ଏ ସମୟ ସହର ନଗର ଓ ଗ୍ରାମମାନ ସବୁ ଦିଗରୁ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଲାଭ କରୁଛନ୍ତି। କାରଣ ଏମାନଙ୍କର ଔଷଧ ଉଦ୍ଭିଦ ଓ ଶସ୍ୟ ସାମଗ୍ରୀ ପ୍ରଚୁର ଭାବରେ ଅଛି। ବୃକ୍ଷଗୁଡ଼ିକ ଫଳ ଭାରରେ ଆନତ ହୋଇ ପଡ଼ିଛନ୍ତି। ନଦୀଗୁଡ଼ିକ ଜଳପୁଷ୍ଟ ହୋଇ ପ୍ରବହମାନ, ପର୍ବତଗୁଡ଼ିକ ଖଣିଜ ସମ୍ପଦରେ ପରିପୂର୍ଷ୍ଣ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି, ସାଗରଗୁଡ଼ିକ ରତ୍ନରେ ପରିପୂର୍ଷ୍ଣ ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି। ଏସବୁ ଏପରି ସମୃଦ୍ଧ ହେବାର ଏକମାତ୍ର କାରଣ ହେଉଛି ଆପଣଙ୍କର କୃପାପୂର୍ଷ୍ଣ ଇକ୍ଷଣ ଯୋଗୁଁ। (ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ୧.୮.୪୦)

ଭାବାର୍ଥ : – ମାନବ ସଭ୍ୟତା ପ୍ରାକୃତିକ ଦାନ ବଳରେ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ଲାଭ କରେ । ବିରାଟ କଳ-କାରଖାନାଗୁଡ଼ିକ ନିରୀଶ୍ୱରବାଦୀ ସଭ୍ୟତାର ଦାନ ଅଟେ ଏବଂ ତଦ୍ୱାରା ମାନବ ଜୀବନର ଉଚ୍ଚତର ଲକ୍ଷଣଗୁଡ଼ିକ ବିନଷ୍ଟ ହୁଏ ।

( ૧૯

ଆୟେମାନେ ଯେତେ ଅଧିକ ଏ କଷ୍ଟପ୍ରଦ ଶିଳ୍ପୋଦ୍ୟୋଗର ବିକାଶ କରିଚାଲିବା ସେତେ ଅଧିକ ଲୋକ ସମାଜରେ ଅଶାନ୍ତି ଓ ଅତୃପ୍ତି ବଢ଼ିଚାଲିବ। ଏହାଦ୍ୱାରା କେବଳ କେତେକ ନିର୍ଦ୍ଦିଷ୍ଟ ବ୍ୟକ୍ତି ଅନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଶୋଷଣ କରି ବିଳାସ ବ୍ୟସନପୂର୍ଣ୍ଣ ଜୀବନଯାପନ କରିପାରିବେ। ଫୁଲ-ଫଳ, ଶାକ୍ସବ୍ଜୀ, ଶସ୍ୟ, ନଦୀ, ଖଣିଜ ସମ୍ପଦପୂର୍ଣ୍ଣ ପର୍ବତମାନ ଏବଂ ରତ୍ନପୂର୍ଣ୍ଣ ସାଗରମାନ ଭଗବାନଙ୍କ ଆଦେଶରେ ଯୋଗାଇ ଦିଆଯାଇଛି ଏବଂ ଭଗବାନଙ୍କ ଇଚ୍ଛାନୁଯାୟୀ ଭୂତପ୍ରକୃତି ଏସବୁ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ଉପ୍ନନ୍ନ କରେ ଏବଂ ବେଳେବେଳେ ଉତ୍ପାଦନ ମଧ୍ୟ ବନ୍ଦ କରେ। ପ୍ରାକୃତିକ ନିୟମ ହେଉଛି ମାନବ ପ୍ରକୃତି ଦଉ ଏସବୁ ଦୈବୀ ସମ୍ପଦର ସଦୁପଯୋଗ କରିବା ଉଚିତ୍ ଏବଂ ଭୂତ ପ୍ରକୃତି ଉପରେ ପ୍ରଭୃତ୍ୱ ବିୟାର କରିବା କାମନା ପରିତ୍ୟାଗ କରି ସନ୍ତୁଷ୍ଟ ଚିଉରେ ସମୂର୍ଦ୍ଧି ଲାଭ କରିବା ଉଚିତ୍।

ଆମେମାନେ ଯେତେ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ଭୂତ ପ୍ରକୃତିକୁ ଉପଭୋଗ କରିବାକୁ କାମନା ପୋଷଣ କରିବା, ସେତେ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ତା'ର ପ୍ରତିକ୍ରିୟା ଭୋଗ କରିବା, ଯଦି ଆୟେମାନେ ଯଥେଷ ପରିମାଣଷଣ ଧାନ, ଚାଉଳ ପ୍ରକୃତି ଶସ୍ୟ, ଫୁଲ-ଫଳ ଓ ଶାକସବ୍କି ଆଦି ପାଇପାରିବା ତାହାହେଲେ କଂସେଇଖାନା ଖୋଲି ସରଳ-ନିରୀହ ପଶୁମାନଙ୍କୁ ବଧ କରିବାର ଆବଶ୍ୟକତା କ'ଣ?

ଯଦି ମାନବର ଶସ୍ୟ ଶାକସବ୍ ଅପି ଖାଦ୍ୟଶସ୍ୟ ପ୍ରବୁର ପରିମାଣରେ ଅଛି ତାହାହେଲେ ଖାଇବା ପାଇଁ ପ୍ରାଣୀବଧ କରିବାର କୌଣସି ଆବଶ୍ୟକତା ନାହିଁ। ନଦୀର ସ୍ରୋତଜଳ କୃଷିକ୍ଷେତ୍ରକୁ ଉର୍ବର କରିଦିଏ ଏବଂ ଫଳରେ ଆମେ ଆବଶ୍ୟକତା ଠାରୁ ଯଥେଷ୍ଟ ଅଧିକ ପରିମାଣରେ ଖାଦ୍ୟଶସ୍ୟ ପାଉ । ପାହାଡ଼ ପର୍ବତ ମାନଙ୍କରେ ଖଣିଜ ସମ୍ପଦ ଏବଂ ସାଗରମାନଙ୍କରେ ରତ୍ନ ଉତ୍ପନ୍ନ ହୁଏ । ଯଦି ମାନବ ଯଥେଷ୍ଟ ପରିମାଣରେ ଧାନ, ଚାଉଳ ପ୍ରଭୃତି ଶସ୍ୟ, ଖଣିଜ ସଂପଦ ମୋତି-ମୁକ୍ତା ଆଦି ରତ୍ନ ଦୁଗ୍ଧ ଓ ଜଳ ଆଦି ପାଏ ତାହାହେଲେ କେତେକ ହତଭାଗ୍ୟ ଲୋକଙ୍କର ଶକ୍ତି

ସାମର୍ଥ୍ୟ ଅପଚୟ କରି ଏ ଭୟଙ୍କର ଶିଳ୍ପୋଦ୍ୟୋଗରେ ମାତିବା କ'ଣ ଦରକାର ? କିନ୍ତୁ ଏସବୁ ପ୍ରାକୃତିକ ସଂପଦ ଭଗବାନଙ୍କର ଦୟା ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ । କେବଳ ଏତିକି ଦରକାର ଯେ ଆୟେମାନେ ଭଗବାନଙ୍କର ନିୟମ ମାନିବା ଏବଂ ଭକ୍ତିଯୋଗ ଆଚରଣ କରି ମାନବ ଜୀବନର ପରିପୂର୍ଣ୍ଣତା ଲାଭ କରିବା, ତେଣୁ କୁନ୍ତୀଦେବୀ ଯାହା କହୁଛନ୍ତି ତାହା ଯଥାର୍ଥ ଅଟେ । ସେ ଇଚ୍ଛା କରୁଛନ୍ତି ଯେସମାନଙ୍କ ଉପରେ ଭଗବାନଙ୍କର କୃପା ବରଷୁ, ଫଳରେ ଭଗବାନଙ୍କ କୃପାରୁ ଭୌତିକ ଅଭିବୃଦ୍ଧି ସାଧିତ ହେଉ ।

କୁନ୍ତୀଦେବୀ କହୁଛନ୍ତି— ଶସ୍ୟ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ଅଛି, ବୃକ୍ଷରେ ଫଳ ମଧ୍ୟ ପ୍ରଚୁର ଅଛି। ନଦୀ ମଧ୍ୟ ସୁନ୍ଦର ଭାବେ ପ୍ରବାହିତ ହେଉଛି। ପର୍ବତରେ ଖଣିକ ଦ୍ରବ୍ୟ ପ୍ରଚୁର ପରିମାଣରେ ଅଛି। ସାଗରରେ ମଧ୍ୟ ରତ୍ନ ଅସୁମାର ରହିଛି।। କିନ୍ତୁ ସେ ଏହା ସ୍ୱୀକାର କରି ନାହାନ୍ତି ଯେ ଶିଳ୍ପ ଏବଂ କଂସେଇଖାନାର ଅଭିବୃଦ୍ଧି ହୋଇଛି। କିନ୍ତୁ ଏସବୁ ଅନାବଶ୍ୟକ ବସ୍ତୁ ମନୁଷ୍ୟ ସୃଷ୍ଟିକରି ଅଯଥା ସମସ୍ୟା ସୃଷ୍ଟି କରୁଛି।

ବର୍ତ୍ତମାନ ପ୍ରତ୍ୟେକ ସହରରେ କଂସେଇଖାନା ରହିଛି, କିନ୍ତୁ ତାହା କ'ଶ ଆମର ନିତ୍ୟ ଆବଶ୍ୟକତାକୁ ପୂର୍ଣ୍ଣ କରିପାରିବ ? ଆମେ କ'ଣ କେବଳ ମାଂସ ଖାଇ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିପାରିବୁ? ନା ତା କେବେ ସୟବ ନୁହେଁ। ମାଂସାଶୀ ପ୍ରାଣୀ ମଧ୍ୟ ଶସ୍ୟ, ଫଳ ଏବଂ ପନିପରିବା ଖାଇଥାନ୍ତି। କିନ୍ତୁ ସେହି ମାଂସ ଖାଇବା ନିମିଉ ସେମାନେ ବହୁତ ନିରୀହ ପଶୁପକ୍ଷୀକୁ ବଧ କରିଥାନ୍ତି। ଏହା କେତେ ପାପପୂର୍ଣ୍ଣ କାର୍ଯ୍ୟ ଅଟେ। ଯଦି ଲୋକମାନେ ଏହିଭଳି ପାପପୂଶ୍ୟ କାର୍ଯ୍ୟ କରିବେ ସେମାନେ କିପରି ସୁଖୀ ହେବେ? ହତ୍ୟାକରିବା ଆଦୌ ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ ଏହାଦ୍ୱାରା ଲୋକମାନେ ଦୁଃଖ ପ୍ରାପ୍ତ ହେଉଛନ୍ତି। ଯଦି କଣେ କୃଷ ଚେତନଶୀଳ ହୁଏ ଏବଂ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ରୂପେ କୃଷଙ୍କ ଉପରେ ନିର୍ଭର କରେ କୃଷ ସବୁ ବୟୁ ପ୍ରଦାନ କରିବେ। କୌଣସି ବୟୁର ଅଭାବ ରହିବ ନାହିଁ। (କୁମଶଃ)

॥ ହରେକୃଷ ॥



# କୃଷ କେବେହେଲେ ବୃନ୍ଦାବନ ପରିତ୍ୟାଗ କରନ୍ତି ନାହିଁ



ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ ଡ଼ିଆ ଅନୁବାଦ- ଭକ୍ତିଦୟିତ ଆଦିପୁରୁଷ ସାମୀ

(କୃଷକୃପା ଶ୍ରୀମୂର୍ତ୍ତି ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମତ୍ ଗୌର ଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ୨୯ ମଇ ୧୯୯୫ ପଣ୍ଟିମ ଭର୍ଜିନିୟା (West Virginia) ଅନ୍ତର୍ଗତ ନବ ବୃନ୍ଦାବନରେ (New Vrindavan) ପ୍ରଦତ୍ତ ଏକ ଇଂରାଜୀ ପ୍ରବଚନରୁ ସଂକଳିତ ।)

## ମୁଁ ଜଣେ ଉନ୍ମାଦ

ଏହା ଅତ୍ୟନ୍ତ ନିଗୂଢ଼ ଦର୍ଶନ ସହଜରେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରି ହୁଏନାହିଁ। ଏହା ସାଧାରଣତଃ କେବଳ ପରମହଂସମାନଙ୍କ ମଧ୍ୟରେ ଆଲୋଚନା ହୋଇଥାଏ, କନିଷ ବା ନବୀନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଆଲୋଚନା କରିବା ଉଚିତ ନୁହେଁ। ପରମହଂସମାନେ କେବଳ ଏହା ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରନ୍ତି, ଅନ୍ୟମାନେ ତାହା ପାରନ୍ତି ନାହିଁ । ତେଣୁ ସର୍ବସାଧାରଣଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ସାଧାରଣତଃ ଏହା ଆଲୋଚନା ହୁଏନାହିଁ। ତା'ହେଲେ ତୁୟେମାନେ ଜିଜ୍ଞାସା କରିପାର, "ମୁଁ କାହିଁକି ଏହି ସମୟ ବିଷୟ ଅଧିକାଂଶ କନିଷ ବା ନବୀନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଖରେ ଆଲୋଚନା କରୁଛି ? ଯେଉଁମାନେ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିପାରିବେ ନାହିଁ।" ତୁୟେମାନେ ମତେ ଜଣେ ମୃଢ଼ କିନ୍ୟା ଉନ୍ମାଦ କହିପାର । ହଁ, ମୁଁ ସୟବତଃ ଜଣେ ମୂଢ଼ ଅର୍ଥାତ୍ ଉନ୍ମାଦ। ମୁଁ ତାହା ସ୍ୱୀକାର କରେ । ତାହା ହେଉଛି ମୋର ପଶଂସା ପତ୍ର । ୧ ୯୮୬ ମସିହାରେ ମୁଁ ପ୍ରଥମେ ଆମେରିକାକୁ ଆସିଥିଲି । ସେହି ସମୟରେ ମୁଁ ଏହି ନବ ବୃନ୍ଦାବନକୁ ଆସିବା ପାଇଁ ଟିକେଟ କରିଥିଲି। ମୋର ଏକ ଇଚ୍ଛା ଥିଲା, "ମୁଁ ନବ ବୃନ୍ଦାବନକୁ ଯାଇ 'ନବ ବୃନ୍ଦାବନ ସଙ୍ଗମ' କଥା କୀର୍ତ୍ତନ

କରିବି। ୧୯୮୬ ମସିହାରେ ମୁଁ ସେହି ଇଚ୍ଛା କରିଥିଲି। କିନ୍ତୁ ଶ୍ରୀକୃଷ ଚାହୁଁ ନଥିଲେ ଯେ ସେହି ସମୟରେ ତାହା କୀର୍ତ୍ତନ କରିବା ଠିକ୍ ହେବ ନାହିଁ । ମୁଁ ଯେତେବେଳେ ଗୀତାନଗରୀକୁ ଯାଇଥିଲି, ସେତେବେଳେ ମୁଁ ଭୀଷଣଭାବେ ଅସୁସ୍ଥ ହୋଇପଡ଼ିଥିଲି । ତେଣୁ ମୁଁ ଏଠାକୁ ଆସି ପାରିନଥିଲି, ମୁଁ ଭାରତବର୍ଷକୁ ଫେରି ଯାଇଥିଲି । ସୁତରାଂ ସେହି ଇଚ୍ଛା ଅପୂର୍ଷ ଥିଲା। ବର୍ତ୍ତମାନ ଏହି ସମୟରେ ଆସି ମୁଁ ଚିନ୍ତା କଲି, ମୁଁ ରାଧା-ବୃନ୍ଦାବନ ଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ ସମ୍ମୁଖରେ ଏହା କୀର୍ତ୍ତନ କରିବି । ସେମାନେ ମୋର ଇଚ୍ଛା ପୂର୍ତ୍ତ କରିପାରନ୍ତି । ତେଣୁ ମୁଁ ବର୍ତ୍ତମାନ ସେମାନଙ୍କ କଥା କୀର୍ତ୍ତନ କରୁଛି। ଆଉ ଯେଉଁମାନେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀରାଧାବୃନ୍ଦାବନ ଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କ କୃପାରୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ଭାଗ୍ୟବାନ, ସେମାନେ କେବଳ ଏହା ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେବେ । ମୁଁ ସେମାନଙ୍କ ଶ୍ରୀଚରଣକମଳରେ ପାର୍ଥନା କରେ, ସେମାନେ ଯେପରି ତୃୟମାନଙ୍କ ଉପରେ କୃପାବାରି ବର୍ଷଣ କରନ୍ତୁ । ଯଦି ଶ୍ରୀଶ୍ରୀରାଧାବୃନ୍ଦାବନଚନ୍ଦ୍ର ତୁୟମାନଙ୍କ ଉପରେ କୂପାବାରି ବର୍ଷଣ କରନ୍ତି, ତା'ହେଲେ ତୃୟେମାନେ ଏହି ବିଷୟ ହୃଦୟଙ୍ଗମ କରିବାକୁ ସମର୍ଥ ହେବ । ମୁଁ ଗୁରୁ-ଗୌରାଙ୍ଗ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ବିଧାନ ପାଇଁ ଏହି କଥା କୀର୍ତ୍ତନ କରିବି । ଏହା ହେଉଛି ମୋର ସେବା । ଏହା ମୋର

ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃପ୍ତି ପାଇଁ ନୁହେଁ। ଏହା କେବଳ ଗୁରୁ–ଗୌରାଙ୍ଗ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ବିଧାନ ପାଇଁ। ଶ୍ରବଣ–କୀର୍ତ୍ତନ ଏହି ଉଭୟ ପ୍ରକାରର ସେବା ଭଗବାନଙ୍କ ସନ୍ତୋଷ ବିଧାନ ପାଇଁ ଉଦ୍ଦିଷ । ଯେହେତୁ ତୃୟେମାନେ ଶ୍ରବଣ କରୁଛ, ତେଣୁ ତୃୟେମାନେ ଗୁରୁ–ଗୌରାଙ୍ଗ ଏବଂ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ସେବା କରୁଛ । ତୃୟେମାନେ ନିକ ଇନ୍ଦ୍ରିୟ ତୃପ୍ତି ପାଇଁ ଶ୍ରବଣ କରିବା ଉଚିତ୍ ନୁହେଁ। ଗୁରୁ–ଗୌରାଙ୍ଗଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ବିଧାନ ପାଇଁ ଆୟେମାନେ ଶ୍ରବଣ କରିବା ଉଚିତ୍ । ଯିଏ କୀର୍ତ୍ତନ କରୁଛନ୍ତି, ତାଙ୍କୁ ଅବଶ୍ୟ ଗୁରୁ–ଗୌରାଙ୍ଗ ଏବଂ କୃଷଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ବିଧାନ ପାଇଁ କୀର୍ତ୍ତନ କରିବା ଉଚିତ୍ । ସେମାନଙ୍କ ଆନନ୍ଦ ବିଧାନ ପାଇଁ ମୁଁ ଏହା କୀର୍ତ୍ତନ କରୁଛି । ଏହାହିଁ ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟ ।

## ପୃଥିବୀ ବିଦୀର୍ଷ ହୋଇଗଲା

ଶ୍ରୀଲ ରୂପ ଗୋସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କ 'ବିଦଗୁ ମାଧବ' ନାଟକରେ ବ୍ରଜଲୀଳା କାହାଣୀଟି ବର୍ତ୍ତନା କରିଛନ୍ତି। କିନ୍ତୁ ତାଙ୍କ ଲଳିତ ମାଧବ ନାଟକରେ ମାତ୍ର ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଙ୍କ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ 'ବ୍ରକଲୀଳା' କଥା କୀର୍ତ୍ତନ କରିଛନ୍ତି। ଦ୍ୱିତୀୟ ଅଙ୍କରେ ଶଙ୍ଗବୃଡ଼ ବଧ । ତୃତୀୟ ଅଙ୍କରେ ଅକୂରଙ୍କ ବ୍ରକଭୂମିକୁ ଆଗମନ, ରାମ ଏବଂ କୃଷଙ୍କୁ ମଥୁରାକୁ ନେଇ ଯିବେ। ପ୍ରିୟତମଙ୍କ ଗମନର ପୂର୍ବାନୁମାନ କରି ବ୍ରଜ-ଜନମାନେ ଯେଉଁ କୃଷ ବିରହର ତୀବ୍ର ବେଦନା ଅନୁଭବ କରିଥିଲେ, ତାହାକୁ ହିଁ ଭାବୀ ବିରହ କୁହାଯାଏ । ତା' ପରେ ରଥର ଚକ ଗଡ଼େଇବାକୁ ଆରୟ କଲେ ପ୍ରିୟତମଙ୍କ ଗମନକାଳରେ ଭବନ ବିରହ ଅନୁଭବ କରିଥିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ରଥରେ ଆରୋହଣ କରି ଉପବେଶନ କହିଗଲେ, ପୂର୍ବକ 'ଏତାସୃଞ୍ଚ ନୟତ କୀୟତୀରାର୍ତ୍ତିମିଶ୍ରାୟମିସ୍ରା'— "ହେ ବ୍ରକବାସୀଗଣ, ତୁୟେମାନେ କୌଣସି ଉପାୟରେ ଏହି ଦୁଃଖମୟୀ ରଜନୀ ଯାପନ କର ।" 'ଭାବୀ ଭବ୍ୟାଃ ପୁନରପି ମୟା ମଙ୍ଗଳଃ ସଙ୍ଗମୋ ବଃ' — "ଭବିଷ୍ୟତରେ ପୁନର୍ବାର ମୋ ସହିତ ମଙ୍ଗଳ-କନକ ସଙ୍ଗ ଲାଭ କରିବ।" 'ମୁଁ ପୁଣି ଫେରି ଆସିବି।' ଏହି କଥା କହି ସେ ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରବୋଧ ଦେଇଥିଲେ ।

ପୌର୍ଣ୍ଣମାସୀ ଦେବୀ ହେଉଛନ୍ତି ଯୋଗମାୟା ଶକ୍ତି। ସେ ରଥ ଚକର ଚିହ୍ନ ଦେଖି ଦେଖି ଗମନ କରି ଅତି ଖେଦ ସହକାରେ କହି ଉଠିଲେ,—

ଯେନ ସ୍ୟଦନ-ନେମି-ନିର୍ମିତ-ମହାସୀମନ୍ତଦୟାଦିବଂ । ହା ସର୍ବଂସହୟାପି ନିର୍ଭରମଭୂଜୂରାଦ୍ୱିଦୀର୍ଷ୍ଣଂ ଭୁବା ।।

"ହାୟ କଷ୍ଷ ! କୃଷ ବିରହ-ବେଦନାରେ ସର୍ବିଂସହା ପୃଥିବୀ ମଧ୍ୟ ଅକୂରଙ୍କ ରଥଚକାଗ୍ର ନିର୍ମିତ ଖାତଛଳରେ ବହୁଦୂର ବ୍ୟାପି ବିଦୀର୍ଷ ହୋଇଗଲା।"

ଏହା ପରେ ପ୍ରବଳ ବିରହ-କ୍ୱାଳାରେ ଗୋପୀଗଣ ସହ ଶ୍ରୀରାଧିକାଙ୍କ ଦିବ୍ୟୋନ୍ନାଦ ଉଦ୍ପୂର୍ତ୍ତା ଅବସ୍ଥା । ଚିତ୍ରକଞ୍ଚ, ବିଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର ପ୍ରଳାପ ବାକ୍ୟ । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତ ଦଶମ ୟନ୍ଧରେ 'ଭ୍ରମର ଗୀତ'ରେ ଶ୍ରୀମତୀ ରାଧାରାଣୀଙ୍କ ଉଦ୍ପୂର୍ତ୍ତା ଓ ଚିତ୍ରକଞ୍ଚର କଥା ବର୍ତ୍ତନ କରାଯାଇଛି । ଲଳିତ ମାଧବର ତୃତୀୟ ଅଙ୍କଟିର ନାମ 'ଉନ୍କର ରାଧିକା'। ଉନ୍କର ଅର୍ଥ 'ଉନ୍ନାଦିନୀ'। ଶ୍ରୀକୃଷ ମଥୁରାକୁ ଗମନ କଲେ, ଶ୍ରୀରାଧିକା ଉନ୍ନାଦିନୀ ଦଶାରେ ପ୍ରବଳ ବିରହ ଜ୍ୱାଳାରେ କହି ଉଠିଲେ,—

କ୍ ନନ୍ଦକୁଳଚନ୍ଦ୍ରମା କ୍ ଶିଖିଚନ୍ଦ୍ରକାଳଙ୍କୃତିଃ କ୍ ମନ୍ଦ୍ରମୁରଲୀରବଃ କ୍ ନୁ ସୁରେନ୍ଦ୍ରନୀଳଦ୍ୟୁତିଃ । କ୍ ରାସରସତାଷତ୍ତୀ କ୍ ସଖି ଜୀବରକ୍ଷୌଷଧ୍-ର୍ନିଧ୍ମମ ସୁହୃଭମଃ କ୍ ବତ ହନ୍ତ ହା ଧ୍ରିସ୍ପ୍ରମ୍ ॥

(ଲଳିତ ମାଧବ- ୩/ ୨୫)

"ହେ ସଖି! ସେହି ନନ୍ଦକୁଳଚନ୍ଦ୍ରମା କେଉଁଠି? ଶିରରେ ମୟୂର ପୁଛୁଦ୍ୱାରା ଅଳଙ୍କୃତ ସେହି କୃଷ କେଉଁଠି? ସେହି ମନ୍ଦ ମଧୁର ମୁରଲୀ ଧ୍ୱନୀକାରୀ କୃଷ କେଉଁଠି? ଇନ୍ଦ୍ରନୀଳମଣି-ଦ୍ୟୁତିମାନ କୃଷ କେଉଁଠି? ରାସ-ରସ ନର୍ତ୍ତନକାରୀ ସେହି କୃଷ କେଉଁଠି? ମୋର ଜୀବନ ରକ୍ଷାର ଔଷଧ୍ୟ ସ୍ୱରୂପ କୃଷ କେଉଁଠି? ମୋର ସେହି ସୁହୃଉମ ନିଧ୍ୟ କେଉଁଠି? ହାୟ! ହାୟ! ବିଧାତାଙ୍କୁ ଧିକ୍।"

(କୁମଶଃ)

## ସଂକ୍ଷେପରେ ପରମସତ୍ୟ

(ଭାଗବତ୍ ଗୀତା ଓ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ର ଚାରି ଚାରିଟି ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ ଶ୍ଳୋକ, ଯାହା କୃଷଚେତନାର ମୌଳିକ ଶିକ୍ଷାକୁ ପ୍ରଦର୍ଶନ କରନ୍ତି)

ଇଂରାଜୀ ପ୍ରବନ୍ଧ: ସତ୍ୟରାଜ ଦାସ

ଓଡ଼ିଆ ଭାଷାନ୍ତର : ଦୀନବୟଳ ଦାସ

**69** 

ର ମାଆ ଆମ ଘରର ଚାରିଆଡ଼େ ବାଦାମ ଫଳ ରଖିଥାଆନ୍ତି । ବାଦାମ ଫଳ ଭାଙ୍ଗି ଦେଖନ୍ତୁ ତନ୍କୁଧରେ ୨ଟି ମଞ୍ଜି ପାଇବେ । ଏତେ

ଛୋଟ ପୁରୁଳି ମଧ୍ୟରେ କେତେ ସୁଦର ବୟୁ ଆପଣ ପାଇବେ, ଯାହା ଅତ୍ୟନ୍ତ ହିତକାରୀ, ପୁଷ୍ଟିକର ଉଦ୍ଭିଜ, ପ୍ରୋଟିନ, ଚର୍ବି ତଥା ତନ୍ତୁଯୁକ୍ତ, ଭିଟାମିନ୍ପୂର୍ଣ୍ଣ । ଅଜିବ ଖଣିକ ପଦାର୍ଥ ଏବଂ ପରିବେଶ ଅନୁକୁଳ (bioactive) । ଯେତେବେଳେ ଦିନେ ମୋ ସନ୍ଧୁଖରେ ସେଇ ବାଦାମ ଫଳର ଭଙ୍ଗାଫଳ ପାଇଲି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ଓ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାର ସେଇ ସ୍ୱତନ୍ତ ଅସାଧାରଣ ଚାରି ଚାରି ଶ୍ଳୋକ ଆଡ଼କୁ ମୋର ମନ ଟାଣି ହୋଇଗଲା । ସେଇ ବିଶିଷ୍ଟ ଶ୍ଳୋକ ଗୁଛକୁ କେତେ ଆଲୋଚନାରେ ଚତ୍ତଃଶ୍ଳାକୀ ବୋଲି ଦର୍ଶାଯାଇଥାଏ । ଅନେକ ଦୃଷ୍ଟାନ୍ତରେ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ସେଇ ଚତ୍ତଃ-ଶ୍ଳୋକୀକୁ 'ବାଦାମଫଳ ଶ୍ଳୋକ'ର ଆଖ୍ୟା ଦେଇଛନ୍ତି (nutshell-sloka)।

ସାଧାରଣତଃ ବିଦ୍ୱାନ ବ୍ୟକ୍ତିମାନେ ଏହି ବାଦାମଫଳକୁ ସେକ୍ସପିଅରଙ୍କ 'ହାମଲେଟ୍' (୧୬୦୨)ର ଉପମା ଭାବରେ ବ୍ୟବହାର ହୋଇଥିବାରେ କହନ୍ତି । ଯଦିଓ କେତେକ ମତ ଦିଅନ୍ତି ଯେ ଏଭଳି ବ୍ୟବହାର ଅନେକ ପୂର୍ବରୁ ମଧ୍ୟ ହୋଇଥିବାର କହନ୍ତି, ଯାହାର ସମୟ ପ୍ଲିନି (23-79CE) ବୋଲି ଧରାଯାଇପାରେ । ଏହାର ସ୍ଥିତି ଯାହା ହେଉନା— କାହିଁକି – ଘଟଣା ହେଉଛି ଏକ ସାମାନ୍ୟ ପୋଟଳି ମଧ୍ୟରେ ଯାହା ସୁରକ୍ଷିତ ରହିପାରେ – ନିଷୟ ଖୁବ୍ ଛୋଟ ହୋଇଥିବ—

ଅର୍ଥାତ୍ ଅନ୍ଥ ଶବ୍ଦ ସମ୍ଦଳିତ ବା ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ହୋଇଥିବ ।

ବୈଷବ ଶାସ ବିଶେଷ କରି ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ଓ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ଆମେ ଯେଉଁ "ବାଦାମ ମଞ୍ଜି ପୋଟଳି" ଶ୍ଳୋକ ପାଉ ତାହା ଅତି ଆବଶ୍ୟକ ତଥା ମୂଲ୍ୟବାନ ବାର୍ତ୍ତା ସଂକ୍ଷିପ୍ଟ ଆକାରରେ ଦେଇଥା'ନ୍ତି । ବିଶିଷ୍ଟ ଶାସ୍ତୀୟ ଟୀକାକାର ଶ୍ରୀଧର ସ୍ୱାମୀ (ପ୍ରାୟ ତ୍ରୟୋଦଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ଭଗବଦ୍ ଗୀତା ୧୦.୮ (ପ୍ରଥମ ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ) ଉପରେ ତାଙ୍କର ଟିସ୍ମଣୀ– ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଚିତ୍ରକଳ୍ପ ଉପରେ ପ୍ରଦାନ କରନ୍ତି । ଜୀବ ଗୋସ୍କାମୀ (୧୫୧୩) ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମର ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ଉପରେ ବିସ୍ତୃତ ଭାବରେ ତାଙ୍କ ଲିଖିତ କ୍ରମ–ସନ୍ଦର୍ଭ ଓ ଭାଗବତ ସନ୍ଦର୍ଭରେ ବିୟୂତ ଭାବରେ ପ୍ରଞ୍ଜାନୁପ୍ରଞ୍ଜ ବିଶ୍ଲେଷଣ ତଥା ବିଚାର ଦିଅନ୍ତି। ଶ୍ରୀନିବାସ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ (୧୬ଶ ଶତାବ୍ଦୀ) ବିଶେଷ ଭାବରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତତ୍ମର ଚତ୍ରଃଶ୍ଲୋକୀ ଉପରେ ଏକ ଟୀକା ଲେଖନ୍ତି । ଶ୍ରୀଲ ବିଶ୍ୱନାଥ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ଠାକୁର ( ୧ ୭ ୦ ୮ – ୧୭୫୪) ଏବଂ ଅନ୍ୟମାନେ ମଧ୍ୟ ଉଭୟ ଭାଗବତମ୍ ଓ ଗୀତାର ସେହି ମୌଳିକ ତଥା ପ୍ରଧାନ ଶ୍ଳୋକ ଗୁଚ୍ଛ ଉପରେ ବିଶ୍ୱେଷଣପୂର୍ଣ୍ଣ ବ୍ୟାଖ୍ୟା ପ୍ରଦାନ କରିଛନ୍ତି। ଏହି ଧାରାକୁ ଅନୁସରଣ କରି ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ତାଙ୍କ ଲେଖାମାନଙ୍କରେ ସେହି ଶ୍ଳୋକଗୁଡ଼ିକୁ ୪ ବାଦାମ ପୋଟଳି (4 nutshell)ଭାବେ ଅନେକ ସମୟରେ ଆଲୋଚନା କରିଛନ୍ତି । (ବିଶେଷ ଭାବରେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ୨.୯.୩୬ ଏବଂ ୨.୯.୪୪ ଉପରେ ତାଙ୍କର ବ୍ୟାଖ୍ୟା ଦୃଷ୍ଟବ୍ୟ)

### ଅନ୍ତର୍ବୃଷ୍ଟି (a look inside):-

ୟଲନ୍ତୁ ଆମେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ଏବଂ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାର ସେହି ସଂକ୍ଷିପ୍ତ nutshell ଶ୍ଳୋକ ଉପରେ ଦୃଷ୍ଟିପାତ କରିବା । ପ୍ରଥମେ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ର ( ୨.୯.୩୩–୩୬) ଉପରେ ଆଲୋକପାତ କରିବା ।

ଭଗବାନ କହୁଛନ୍ତି— ହେ ବ୍ରହ୍ମା ! ମୁଁ ପରମପୁରୁଷ ଭଗବାନ ଯେ କି ଏ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ଅଛି— ଯେତେବେଳେ ମୋବ୍ୟତୀତ କିଛି ନ ଥିଲା । ସୃଷ୍ଟିର କାରଣ ଭୌତିକ ପ୍ରକୃତି ମଧ୍ୟ ନ ଥିଲା । ମୋତେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ ଭାବରେ ଦେଖ । ସୃଷ୍ଟିର ଆରୟ ପରେ ମଧ୍ୟ ମୁଁ ପରମପୁରୁଷ ଭଗବାନ ହିଁ ରହିଥାଏ । ହେ ବ୍ରହ୍ମା ! ଯାହା କିଛି ମୂଲ୍ୟଯୁକ୍ତ ବୋଲି କଣାପଡ଼ିଲେ ହେଁ ଯଦି ଏହା ମୋର ସଂପର୍କୀତ ନୁହେଁ, ଏହା ବାଞ୍ଚବ ନୁହେଁ, ଏହାକୁ ମୋର ମାୟାଶକ୍ତି କୃତ ବୋଲି କାଣ । ସେହି ସାଦୃଶ୍ୟତା ଅଜ୍ଞାନତା ଛଡ଼ା ଆଉ କିଛି ନୁହେଁ । ହେ ବ୍ରହ୍ମା ! ତୁମେ କାଣ ଯେ ସମୟ କାଗତିକ ପଦାର୍ଥ ସୀମାହୀନ ଅନ୍ତରୀକ୍ଷରେ ପ୍ରବେଶ କରନ୍ତି ଏବଂ ଏକ ସମୟରେ ତାହା ମଧ୍ୟରେ ଏକାଭଳି ଭାବରେ ପ୍ରବେଶ କରନ୍ତି ନାହିଁ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ସୃଷ୍ଟି ମଧ୍ୟରେ ମୁଁ ନିଜେ ମଧ୍ୟ ପରିଦୃଷ୍ଟ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ଏକା ସମୟରେ ମୁଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁର ବାହାରେ ମଧ୍ୟ ଥାଏ ।

ଯେଉଁ ବ୍ୟକ୍ତି ସର୍ବୋଚ୍ଚ ନିରଙ୍କୁଶ ସତ୍ୟ– ପରପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କୁ ଅନୁସନ୍ଧାନ କରୁଛି, ସେ ସର୍ବାବସ୍ଥାରେ ସର୍ବଦା ସବୁ ସମୟରେ ଏବଂ ଉଭୟ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ଓ ପରୋକ୍ଷରେ ମଧ୍ୟ ନିଷିତ ଭାବରେ ଖୋଜିଥାଏ ଏବଂ ପରେ ଭାଗବଦ୍ ଗୀତା (୧୦.୮-୧୧)ରେ ଭଗବାନ କୃଷ କହୁଛନ୍ତି- "ମୁଁ ସମୟ ଭୌତିକ ଓ ଆଧ୍ୟାତ୍ମିକ ଜଗତର ଉସ୍ଥ ଅଟେ । ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତୁ ମୋଠାରୁ ଉଦ୍ଭବ ହୋଇଥାନ୍ତି । ଯେଉଁ ଜ୍ଞାନୀଲୋକ ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ଏହା ଜ୍ଞାତ ହୋଇଥାଏ, ସେ ମୋର ଭକ୍ତିପୂର୍ଣ୍ଣ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ହୋଇଥାଏ ଏବଂ ସେ ସହୃଦୟର ସହ ମୋତେ ପୂଜା କରିଥାଏ ।

ମୋର ଶୁଦ୍ଧଭକ୍ତମାନଙ୍କର ବିଚାର ମୋଠାରେ ବାସ କରିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କର ଜୀବନ ମୋ ସେବାରେ ପୂର୍ତ୍ତ ତଥା ନିଷା ସହକାରେ ସମର୍ପିତ ଥାଏ । ସେମାନେ ଅଧିକ ସତ୍ତୋଷ ତଥା ଆନନ୍ଦ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ମୋ ବିଷୟରେ ପାରସ୍କରିକ ଆଳାପ– ଆଲୋଚନା କରି ଜ୍ଞାନାଲୋକରେ ଉଦ୍ଭାଷିତ ହୁଅନ୍ତି ।

ପ୍ରେମର ସହିତ ଯେଉଁମାନେ ମୋ ସେବାରେ ସର୍ବଦା ରତ ଥାଆନ୍ତି, ସେମାନେ ଯେପରି ମୋ ନିକଟକୁ ଆସିବେ ମୁଁ ସେମାନଙ୍କୁ ବୁଦ୍ଧି ପ୍ରଦାନ କରିଥାଏ । ସେମାନଙ୍କୁ ବିଶେଷ କୃପା ପ୍ରଦର୍ଶନ କରିବା ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ସେମାନଙ୍କ ହୃଦୟରେ ବାସ କରି ମୁଁ ଜ୍ଞାନରୂପକ ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ପ୍ରଦୀପ ସାହାଯ୍ୟରେ ଅଜ୍ଞାନତା ରୂପକ ଅନ୍ଧକାରକୁ ନାଶ କରିଥାଏ। ଏଠାରେ ଏହା ବିଶେଷ ଦ୍ରଷ୍ଟବ୍ୟ ଯେ ଉଭୟ ଭାଗବତମ୍ ଓ ଭଗବଦ୍ ଗୀତାରେ ପ୍ରୋକ୍ତ ଦୁଇଯୋଡ଼ା ଶ୍ଳୋକ ହିଁ ପ୍ରମୁଖ ତଥା ପ୍ରଧାନ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ଳୋକ ଅଟନ୍ତି । ସେଥିରେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କର ସ୍ୱରୂପ ହିଁ ପରିପ୍ରକାଶ ହୋଇଥାଏ । ଭାଗବତମ୍ବର ପ୍ରୋକ୍ତ ଶ୍ଳୋକମାନଙ୍କରୁ ଆମେ ଅଧିକ ଶିକ୍ଷା ଲାଭ କରୁ ଯେ ଆରୟ ଓ ଶେଷରେ ଭଗବାନ କୃଷ ହିଁ ପରିଦୃଷ ହୁଅନ୍ତି। ସମୟ ଟୀକାକାର ବିଶେଷ କରି ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଏବଂ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଏହି ଯୁକ୍ତିକୁ ସମର୍ଥନ କରିବା ପାଇଁ ଅନେକ ଶ୍ଳୋକର ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି। ଏ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ମହା ଉପନିଷଦରୁ : "ଏକୋ ବୈ ନାରାୟଣ ଆସିନ୍ ନ ବୁହ୍ମା ନ ଇଶାନୋ।"– ଭଗବାନ ନାରାୟଣ (କୃଷ) ଭୌତିକ ଜଗତ ସୃଷ୍ଟି ହେବା ପୂର୍ବରୁ ହିଁ ଥିଲେ– ଯେତେବେଳେ ବ୍ରହ୍ମା ଓ ଶିବ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇନଥିଲେ । ଏ ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଏହି ଶ୍ଳୋକକୁ ତାଙ୍କ ପ୍ରଣୀତ ଭାଗବତସଦର୍ଭ (୯୬.୧୧)ରେ ଉଦ୍ଧୃତ କରିଛନ୍ତି।

ଏହା ଏଠାରେ ପ୍ରଶିଧାନଯୋଗ୍ୟ ଯେ ସଜୀବ ବା ନିର୍ଜୀବ, ଭୌତିକ ବା ଐଶ୍ୱରୀକ ସବୁ କିଛି ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କ ଠାରୁ ସୃଷ୍ଟି ହୋଇଛନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କଠାରେ ବିଲୟ ହିଁ ହୋଇଥାଆନ୍ତି । ସେ ସମଞ୍ଚଙ୍କର ମୂଳଉହ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ସେ ସମଞ୍ଚଙ୍କର ବିଶ୍ରାମସ୍ଥଳୀ ଅଟନ୍ତି । ଏଭଳି କୁହାଯାଇ ନ ପାରେ ଯେ ତାଙ୍କର ସମଞ୍ଚ ସୃଷ୍ଟି ବାଞ୍ଚବ ନୁହନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ସେ ସମଞ୍ଚ ବାଞ୍ଚବ ଅଟନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ସେ ହିଁ ସମଞ୍ଚଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର ବାୟବ ରୂପ ଗୁଣ ପ୍ରଦାନ କରିଥା'ନ୍ତି । ସେ ସେମାନଙ୍କ ସ୍ଥିତିର ଆଭ୍ୟନ୍ତରୀଣ କେନ୍ଦ୍ରସ୍ଥଳ ଅଟନ୍ତି । ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତମ୍ ଯାହା କୁହନ୍ତି— ଏ ସତ୍ୟମାନଙ୍କୁ ଯେ ଠିକ୍ ଭାବରେ ଜାଣନ୍ତି— ସେ ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କୁ ନିଃସ୍ୱାର୍ଥପର ଭାବେ ଅଭିନିବିଷ୍ଟ ଚିଉରେ ଭଲ ପାଇପାରନ୍ତି । ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତରେ ପ୍ରଥମ ଶ୍ଳୋକ ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗ ଉପରେ ପୁନରାବୃତ୍ତି କରନ୍ତି ଯେ ଭଗବାନଙ୍କ ସେବାରେ ନିଯୁକ୍ତ ଥିବା ଭକ୍ତମାନେ ଅନ୍ୟ କିଛିନ ଚାହିଁ ଭଗବାନଙ୍କୁ ପାଇବା ପାଇଁ ହିଁ ଅଭିଳାଷ ପୋଷଣ କରିଥା'ନ୍ତି । କିନ୍ତୁ ଏଇ ମହାତ୍ମାମାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଆମେ ଅନେକ ଶୁଣିଛୁ— ସେମାନେ ନିରନ୍ତର ଭାବରେ ଭଗବାନଙ୍କ ବିଷୟରେ ଚିନ୍ତା କରନ୍ତି ଏବଂ ତାଙ୍କର ଗୁଣଗାନ କରିବାରେ ସର୍ବଦା ବ୍ୟୟ ଥା'ନ୍ତି । ଏଭଳି ଅନୁଦ୍ରେଶ୍ୟ ତଥା ଅପ୍ରଣୋଦିତ କାର୍ଯ୍ୟ ଯୋଗୁଁ ଭଗବତ୍ ଜ୍ଞାନ ଲାଭ କରିବାକୁ କୃପାପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇଥା'ନ୍ତି । ସେମାନେ ଏଭଳି କି ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କ ଧାମକୁ ଯିବା ପାଇଁ ଯୋଗ୍ୟ ହୋଇଥା'ନ୍ତି ।

ଏହି ଶ୍ଳୋକମାନଙ୍କ ଉପରେ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଦେଇଥିବା ଟୀକାରୁ ସେମାନଙ୍କର ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଅର୍ଥ ସଞ୍ଚ ଭାବରେ ବୋଧଗମ୍ୟ ହୋଇଥାଏ । ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତମ୍ ଉପରେ ଅଧିକ ସବିଶେଷ ବର୍ତ୍ତନା କରିବାକୁ ଯାଇ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ତାଙ୍କ ଟୀକାରେ ଶ୍ରୀଲ କୃଷଦାସ କବିରାଜ ଗୋସ୍ନାମୀଙ୍କ ରଚିତ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମୃତ (ଆଦି ୧.୫୩-୫୬)ର ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି । ଶ୍ରୀଲ କବିରାଜ ଗୋସ୍ୱାମୀ କହନ୍ତି– 'ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁ' ନିଃସନ୍ଦେହ ଭାବରେ ସେଇ ଚତ୍ରଃ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଶ୍ଳୋକମାନଙ୍କରେ ଏଭଳି ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛନ୍ତି– ପରମପୁରୁଷ ଭଗବାନଙ୍କ ସହ ଆମର ସଂପର୍କ- ଏ ବିଷୟରେ ଆମର କ୍ରିୟାକଳାପ ତଥା ଆମ ଜୀବନର ଲକ୍ଷ୍ୟ– ଏ ସମୟ ତଥ୍ୟ ପ୍ରକାଶିତ ଚତୃଃଶ୍ଳୋକୀରେ ଭାବରେ ସ୍ପଷ୍ଟ ହୋଇଛନ୍ତି ।ପ୍ରତ୍ୟେକ କଥା ସେହି ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀରେ ବର୍ତ୍ତିତ ହୋଇଛନ୍ତି । (ମଧ୍ୟ ୨୫-୧୦୨) ।

'ପ୍ରତ୍ୟେକ ବୟୁ' ବିଷୟରେ ସେହି ଶ୍ଳୋକମାନଙ୍କରେ ଯେଉଳି ବର୍ତ୍ତନା ଅଛି– 'ଓଁ' ଯାହା ଭଗବାନ କୃଷଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ଶବ୍ଦ ପ୍ରତିନିଧି ଅଟନ୍ତି— ସେହି 'ଓଁ'କାର ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତ୍ରରେ ଅଛନ୍ତି । ତାହା ବିଷ୍ଟୃତ ଭାବରେ ଭାଗବତରେ ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାବରେ ଜଣାଯାଆନ୍ତି । (ମଧ୍ୟ ୨୫.୯୪) ଏହି ତଥ୍ୟ ଶ୍ରୀଲ କବିରାଜ ଗୋସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଚୈତନ୍ୟ ଚରିତାମ୍ରତରେ ଅବତାରଣା କରିଛନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ତାଙ୍କ ବ୍ୟାଖ୍ୟାରେ ଏଭଳି ଲେଖିଛନ୍ତି (ମଧ୍ୟ ୨୫.୯୭)– 'ଓଁକାର' ଯାହା ଦିବ୍ୟ ଶବ୍ଦବ୍ରହ୍ର – ବୈଦିକ ଜ୍ଞାନର ମୂଳ ଅଟେ। ଓଁକାରକୁ ମହାବାକ୍ୟ ବୋଲି ଜଣାଯାଏ ବା ସର୍ବୋଚ୍ଚ ଦିବ୍ୟ ଶବ୍ଦ ବୋଲି ମଧ୍ୟ ଜଣାଯାଏ । ଏହାକୁ ଗାୟତ୍ରୀ ମନ୍ତରେ ଉପଲବ୍ଧି କରାଯାଏ । ସେଇ ଏକା କଥା । ଭାଗବତର ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀରେ ମଧ୍ୟ ବୋଧ କରାଯାଏ ଯାହା **"ଅହଂ ଏବାସାମ୍ ଏବାଗ୍ରେ"**ରୁ ଆରୟ ହୁଏ। ଭଗବାନ କହନ୍ତି– ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ କେବଳ ମୁଁ ହିଁ ଥିଲି। ଏହି ଭକ୍ତି ତଥା ପରିପ୍ରକାଶରୁ ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ରଚନା ହୋଇଛି ଏବଂ ଏହା 'ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ' ଭାବରେ ଜଣାଯାଇଛି। ଏହିଭଳି ଭାବରେ ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଏହାର ଅର୍ଥ ଜଣାଇଲେ । ପୁନର୍ବାର ବ୍ରହ୍ମା ନାରଦମୁନିଙ୍କୁ ଏହା ବର୍ତ୍ତନା କଲେ ଏବଂ ନାରଦ ମୁନି ଶ୍ରୀଲ ବ୍ୟାସଦେବଙ୍କୁ ବର୍ତ୍ତନା କଲେ, "ଏହା ହେଉଛି ଶିଷ୍ୟ ଅନୁକ୍ରମରେ ପରମ୍ପରା ବିଧି । ବୈଦିକ ଜ୍ଞାନର ଗୁରୁତ୍ୱ ପ୍ରଣବର ମୌଳିକ ଶବ୍ଦ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭାଗବତରେ ବୁଝାଇ ଦିଆଯାଇଛି।

ଶ୍ରୀଲ ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ଗୋପାଳ-ଡାପନୀ ଉପନିଷଦରେ ଆମକୁ ସଂକ୍ଷିପ୍ତ ଭାବରେ ଅବଗତ କରାଇଛନ୍ତି ଯେ ଓଁ ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତୁ ସହ ସମୟରୀୟ ଅଟେ । ଓଁ ଅଉମ ଅକ୍ଷର ମାନଙ୍କର ଏକ ସଂଯୋଜନ ଅଟେ । 'ଅ' ଅକ୍ଷର କୃଷଙ୍କୁ ବୁଝାଏ । 'ଉ' ଅକ୍ଷର ରାଧାଙ୍କୁ ଏବଂ 'ମ' ଅକ୍ଷର ଜୀବ ବା ଆତ୍ମାକୁ ବୁଝାଇଥାଏ । ତେଣୁ ବାୟବରେ ଓଁ କାର ପ୍ରତ୍ୟେକ ବସ୍ତୁକୁ ବୁଝାଇଥାଏ ।

### କୃଷ ନାମର ପ୍ରାଧାନ୍ୟ:-

'ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ'ରେ ଅନ୍ୟାନ୍ୟ କେତେକ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ତ୍ତ ବିଭାବ ଅଛି ଯାହା ଜାଣିବା ନିହାତି ଆବଶ୍ୟକ। ଶ୍ରୀମଦ୍

ଭାଗବତମ୍ ଏବଂ ଭାଗବଦ୍ ଗୀତାର ଟୀକାକାରମାନେ ସର୍ବ ପ୍ରଥମେ କୃଷ ଯେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଯେ କି ଏ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ଅଛନ୍ତି ଏଭଳି ଗୁରୁତ୍ୱାରୋପ କରନ୍ତି କିନ୍ତୁ ମାୟାବାଦୀ ଭାଷ୍ୟକାରମାନେ କୃଷଙ୍କୁ ଅବ୍ୟକ୍ତିବାଚକ ତଥା ମାନବିକ ଭାବଦ୍ୱାର। ଅପ୍ରଭାବିତ ବୋଲି ମତ ଦିଅନ୍ତି । ଜୀବଗୋସ୍ମାମୀ ଏ ବିଷୟରେ ତାଙ୍କ ଲିଖ୍ତ ଭାଗବତ ସନ୍ଦର୍ଭ (୯୬.୧୦)ରେ ଲେଖନ୍ତି– ଭାଗବତମ୍ ଚତ୍ରୁଖ୍ଳୋକୀର ପ୍ରଥମ ଶ୍ଲୋକ ସଂପର୍କରେ – ଅହଂ ଶବ୍ଦ (ଅର୍ଥାତ୍ ମୁଁ) ଯାହା ଭାଗବାନଙ୍କ ରୂପକୁ ବୁଝାଉଛି, ଏ ସଂପର୍କରେ ଆକୃତିଗତ ବୈଶିଷ୍ୟ ବିହୀନ ବ୍ରହ୍ମ ବୋଲି ସେମାନେ (ମାୟାବାଦୀଗଣ) ମତ ଦିଅନ୍ତି । ଶ୍ରୀଲ ବିଶ୍ୱନାଥ ଚକ୍ରବର୍ତ୍ତୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଠାରୁ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ମହାନ୍ ଆଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ଏହି ବିଷୟକୁ ଚତଃଶ୍ଳୋକୀର ଖୁକ୍ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଣ୍ଣ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ବୋଲି ମତ ଦେଇ ଆସିଛନ୍ତି । ଭଗବାନ ତାଙ୍କ ମୌଳିକ ରୂପରେ ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ସେ ହିଁ ଏ ସୃଷିପୂର୍ବରୁ ଅଛନ୍ତି।

ଅଧିକନ୍ତୁ ଆଚାର୍ଯ୍ୟମାନେ ଏହାର ସଂପର୍କୀତ ପ୍ରସଙ୍ଗ ଉପରେ ତତ୍ପରତା ସହିତ ଉଲ୍ଲେଖ କରନ୍ତି— ଯେତେବେଳେ ସବୁକିଛି ବିଲୀନ ହୋଇଯାଆନ୍ତି— ସେହି କୃଷ ଯେ କି ଜଣେ ବ୍ୟକ୍ତି- ସେ ରହିଥା'ନ୍ତି । ଆହୁରି ମଧ୍ୟ ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କ ଲିଖିତ 'ଭାଗବତ-ସନ୍ଦର୍ଭ'ରେ ଷଷ୍ଟ ଭାବେ ଉଲ୍ଲେଖ କରନ୍ତି (୯୬.୧୮)। ଏହି ଅବସ୍ଥାରେ କେହି ଜଣେ ଆପତ୍ତି କରିପାରନ୍ତି — ହେ ଭଗବାନ୍ ! ଯେତେବେଳେ ଏ ଭୌତିକ ଜଗତ ଆଉ ପ୍ରକଟ ହୋଇ ନ ଥାଏ ସେତେବେଳେ ଆଉ ଆପଣ ମଧ୍ୟ ନ ଥା'ନ୍ତି ? ଭଗବାନ ଏଭଳି ଉତ୍ତର ଦେଇପାରନ୍ତି— ପ୍ରଳୟ ପରେ ଯାହା ରହେ – ସେ ହେଉଛି 'ମୁଁ' – ପରମ ପୁରୁଷ ଭଗବାନ୍ ।

ତେଣୁ ଏଠାରେ ସମ୍ପ ହେଲା ଯେ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବ ଓ ପରେ – ମଧ୍ୟବର୍ତ୍ତୀ କାଳ କଥା କ'ଶ କହିବା – କୃଷ ସମୟ ସ୍ଥିତିରେ ହିଁ ଥାଆନ୍ତି । ସେ ହେଉଛନ୍ତି ବାୟବ – ଭାବରେ ବିଦ୍ୟମାନ ଯାହାଙ୍କ ଉପରେ ଅନ୍ୟ ସମୟ ସୃଷ୍ଟି ନିର୍ଭର କରିଥା'ନ୍ତି ।

#### କୃଷ କ'ଣ ଏକାକୀ ?:-

ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗରେ ଅନୁସନ୍ଧାନ ବେଳେ ମୋ ମନରେ ଏକ ପ୍ରଶ୍ନ ଉତ୍ଥତ ହେଲା— ଯଦି ସୃଷ୍ଟିର ପୂର୍ବ ଓ ପରେ ଏ ସୃଷ୍ଟି ବିଦ୍ୟମାନ ଥିଲା – ତେବେ ଭଗବାନ କ'ଣ ଏକାକୀ ଥିଲେ ? ଆମର ପରମ୍ପରା କହୁଛି ଯେ କୃଷ୍ଣ କେବେ ଏକାକୀ ନ ଥା'ନ୍ତି । ସେ ସର୍ବଦା ତାଙ୍କ ଶାଶ୍ୱତ ସାଥିମାନଙ୍କ ସହ ଥା'ନ୍ତି । ଯେଉଁମାନଙ୍କ ସହ ସେ ପ୍ରେମ ବିନିମୟ କରିଥା'ନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ସହ ଥା'ନ୍ତି । ଭକ୍ତିଯୋଗର ସମଗ୍ର ପ୍ରକ୍ରିୟା ଆମର ମୂଳଗୃହ – ଭଗବତ୍ ଧାମକୁ ଫେରିଯିବା – ଯେଉଁଠାରେ ଆମେ ଆମର ସେବାକୁ ପ୍ରେମାଶ୍ରଦ୍ଧା ଭକ୍ତିର ସହ ପୁନର୍ବାର ଅଭିନିବିଷ୍ଟ ଚିଉରେ ଆରୟ କରିପାରିବୁ । ଏବଂ ଏ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଏହି ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀ ଶ୍ଳୋକଗୁଛରୁ ଅନୁମିତ ହେଉଛି ଯେ ସେ (ଭଗବାନ) କେବଳ ହିଁ ଅଛନ୍ତି । ଏହାର ଅର୍ଥ କ'ଣ ମୁଁ ଜାଣିବାକୁ ଚାହୁଁଛି ।

ଏହା ନିଷିତ ଯେ – ଯାହା ମୁଁ ଅବଗତ ହେଲି – ଏହି ପ୍ରସଙ୍ଗ ଉପରେ ଜୀବ ଗୋସ୍ୱାମୀ ତାଙ୍କ ରଚିତ ଭାଗବତ ସନ୍ଦର୍ଭ (୯୬.୧୨) ଗ୍ରନ୍ଥରେ ଉଚିତ ଭାବରେ ଅନୁଧାନ କରିଛନ୍ତି– "ରାଜା ଯାତ୍ରା କରୁଛନ୍ତି– ଏହି ବାକ୍ୟରେ 'ରାଜା' ତାଙ୍କ ସମ୍ୟାଦବାହକଙ୍କୁ ମଧ୍ୟ ବୁଝାଯାଇପାରେ" ବା ରାଜାଙ୍କର ସୈନ୍ୟମାନଙ୍କୁ ବୁଝାଯାଇପାରେ । ତେଣୁ 'ଅହଂ' ଶବ୍ଦ ମୁଁ ଏଠାରେ କେବଳ ଭଗବାନଙ୍କୁ ବୁଝାଯାଇ ନପାରେ । କିନ୍ତୁ ଭଗବଦ୍ ଧାମ-ବୈକୁଶୁକୁ ମଧ୍ୟ ବୁଝାଯାଇପାରେ । ଭଗବାନଙ୍କ ସାଥି ଏବଂ ଅନ୍ୟ କେହି ତାଙ୍କ ସହ ପ୍ରତ୍ୟକ୍ଷ ସଂପର୍କରେ ଆସୁଥିବା ବ୍ୟକ୍ତିଙ୍କୁ ବୁଝାଯାଇପାରେ । ଏହିଭଳି ଭାବରେ ଏହାର ଅର୍ଥାନ୍ତର କରାଯାଇପାରେ । ଏହା ବୃହତ୍ତର ପରମ୍ପରା ଜନିତ ଶିକ୍ଷାସହ ଅପରିବର୍ତ୍ତନୀୟ ଭାବରେ ମେଳ ଖାଉଛି– ଯାହା ପ୍ରକାଶ କରୁଛି ଯେ କୃଷ ସର୍ବଦା ତାଙ୍କର ଦିବ୍ୟ ସହଚରମାନଙ୍କ ସହ ଥା'ନ୍ତି ।

ଶ୍ରୀ ଜୀବଙ୍କର ଆପେକ୍ଷିକ ଜ୍ଞାନ ଖୁବ୍ ଦୃଷ୍ଟି ଆକର୍ଷକ ବା କୌତୁହଳଜନକ ଅଟେ । ଏହି ପରିପ୍ରେକ୍ଷୀରେ ସେ କହନ୍ତି ଯେ ଅଦ୍ୱିତୀୟ କୃଷ ପୂର୍ବରୁ ଏବଂ ପରେ ମଧ୍ୟ ଅଛନ୍ତି । ଏଥିରୁ

<del>\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*</del>

ଅନ୍ୟ ସହଚରମାନେ ଅଛନ୍ତି ବୋଲି ଜଣାପଡ଼େ। ସେ ଉଲ୍ଲେଖ କରନ୍ତି ଯେ 'ଅହଂ ଏବ ଆସମ୍' (ମୁଁ ନିର୍ଣ୍ଟିତ ଭାବରେ ଥିଲି) **'ରାଜା ଅସୌ ପ୍ରୟାତି'** – ରାଜା ଯାତ୍ରା କରୁଛନ୍ତି । ଶେଷୋକ୍ତ ଅବସ୍ଥାରେ ଜଣେ ଧରି ନେଇପାରେ ଯେ ଯଦି ରାଜା ବାହାରକୁ ଯାତ୍ରା କରୁଛନ୍ତି ତାଙ୍କ ସାଥିରେ ଥିବା ସେବକ । ସହଯାତ୍ରୀମାନେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସହ ଯାତ୍ର। କରୁଛନ୍ତି । ଏକାଭଳି ଭାବରେ ଏହା କୁହାଯାଇପାରେ ଯେ ଯଦି କୃଷ୍ଣ ସୃଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ଥିଲେ – ତେବେ ତାଙ୍କର ସେବକ/ ସହଯାତ୍ରୀମାନେ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସହ ଥିଲେ । ଜୀବଙ୍କର 'ରାଜା' – ସାଦୃଶ୍ୟ ଥିବା ଦୃଷାନ୍ତ ବା ଅନୁରୂପତା ଅସାଧାରଣ ବୃଦ୍ଧିମତାର ପରିଚୟ ଦିଏ । ଆହୁରି ସମ୍ଭ କରିବାକୁ ଗଲେ -ଯେତେବେଳେ ଜଣେ କହେ ଯେ, 'ରାଜା ଅଗ୍ସର ହେଉଛନ୍ତି - (ଯେଭଳି ପ୍ରସେଶନରେ ଯାଆନ୍ତି), ଏଥିରୁ ପରିଷ୍କାର ଭାବରେ ଆଭାସ ମିଳୁଛି ଯେ ସେ ତାଙ୍କ ସେବକ– ସହଯାତ୍ରୀମାନଙ୍କ ସହ ଯାଉଛନ୍ତି । ଜୀବ ଅଧିକ କହିବାକୁ ଯାଇ କହୁଛନ୍ତି- ଯେତେବେଳେ ଜଣେ କହେ - 'ରାଜା -କାମ କରୁନାହାନ୍ତି' – ଅର୍ଥାତ୍ ରାଜା ତାଙ୍କ ରାଜକୀୟ କର୍ତ୍ତବ୍ୟରେ ନିଯୁକ୍ତ ନାହାନ୍ତି । ଏହାର ଅର୍ଥ ନୁହେଁ ଯେ ରାଜା ନିଷ୍କ୍ରିୟ ଅଟନ୍ତି । ତାଙ୍କ ନିଷ୍କ୍ରିୟ ସମୟରେ ସେ ତାଙ୍କ ପରିବାର –ବର୍ଗଙ୍କ ସହ ତାଙ୍କ ଆଭ୍ୟନ୍ତର ପ୍ରକୋଷ / ଉଆସରେ ଆନନ୍ଦ ଉପଭୋଗ କରୁଥାଇପାରନ୍ତି । ଏକା କଥାରେ ଜୀବ କୁହନ୍ତି-ସୂଷ୍ଟି ପୂର୍ବରୁ ଏବଂ ପରେ ଭଗବାନ ତାଙ୍କ ଆଧାତ୍ମିକତା ପୂର୍ତ୍ତ ଲୀଳାରେ ତାଙ୍କ ଶାଶ୍ୱତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ସହ ନିଯୁକ୍ତ ଥାଇପାରନ୍ତି, ଏହାକୁ ଠିକ୍ ବୋଲି ଦେଖାଇ ସେ ଲେଖିଛନ୍ତି ଯେ ବୈକୁଣୁ ଏବଂ ତାଙ୍କ ସହଚରମାନେ (ଏଭଳି ଅନେକ ଅଛନ୍ତି) କୃଷଙ୍କର ଉପାଙ୍ଗ ଅଟନ୍ତି। ସେମାନେ ଭଗବାନଙ୍କର ଅଂଶ

ବିଶେଷ ଅଟନ୍ତି । ତେଣୁ ସ୍ୱାଭାବିକ ଭାବରେ ସେମାନେ 'ଅହଂ' ଶବ୍ଦର ଅନ୍ତର୍ଭୁକ୍ତ ଅଟନ୍ତି । ତେଣୁ ଭଗବାନଙ୍କ ସହ ସେମାନେ ସୃଷି ପୂର୍ବରୁ ଏବଂ ପରେ ଥିଲେ ।

ଏସବୁ ଅତି ସୂକ୍ଷ୍ମ ବିଷୟ ଅଟନ୍ତି ଏବଂ ଯେଉଁମାନେ ଭକ୍ତିଯୋଗ ମାର୍ଗକୁ ଅନୁସରଣ କରୁଛନ୍ତି ସେମାନଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ବୈଷବ ସିଦ୍ଧାନ୍ତ ଧୀରେ ଧୀରେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥାଏ । ଏହି କ୍ରମରେ ଆମେ ଚତୁଃଶ୍ଳୋକୀକୁ ଅଧିକ ଗୁଡ଼ ଭାବରେ ଅଧ୍ୟୟନ କଲେ ନିର୍ଣ୍ଣିତ ଭାବରେ ଅଗ୍ରଗତି କରିପାରିବା । ବୈଷବ ଧାରାର ଜଣେ ମହାନ ପ୍ରମୁଖ ଆଚାର୍ଯ୍ୟ ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତି ବିନୋଦ ଠାକୁର (୧୮୩୪-୧୯୧୪) ଅତି ସଷ୍ଟ ଭାବରେ ନିମୁମତେ ପ୍ରକାଶ କରିଛନ୍ତି—

"ବୈଷବ ଧର୍ମ ଏକ ପଦ୍ୱଫୁଲ ପରି ଯାହା କ୍ରମଶଃ ଧୀରେ ଧୀରେ ପ୍ରଷ୍ଟୁଟିତ ହୋଇଥାଏ । ପ୍ରଥମେ ଏହା ଏକ କଡ଼ି ବା କଳିକା ରୂପେ ପ୍ରକାଶିତ ହୋଇଥାଏ । ଏବଂ ପରେ ଏହା ପୁଷ୍ଣ ହୋଇଥାଏ । 'ଏହାର ପରିପକ୍ ଅବସ୍ଥାରେ ଏହା ସଂପୂର୍ଣ୍ଣ ଭାବରେ ପ୍ରଷ୍ଟୁଟିତ ହୋଇଥାଏ । ଏ ଅବସ୍ଥାରେ ଏହାର ମଧୁର ସୁଗନ୍ଧ ପ୍ରତ୍ୟେକ ଦିଗରେ ବିଛୁରିତ ହୋଇ ସମୟ ଜୀବଙ୍କୁ ଆକର୍ଷିତ କରିଥାଏ । ସୃଷ୍ଟିର ପ୍ରାରୟ ସମୟରେ ଜ୍ଞାନର ଚାରି ବିଭାଗ ଚତ୍ରଃଶ୍ଳୋକୀ ଭାଗବତ ମାଧ୍ୟମରେ ବ୍ରହ୍ମାଙ୍କୁ ଜ୍ଞାତ କରାଯାଇଥିଲା । ଏହିସବୁ ଭଗବତ-ଜ୍ଞାନ, ଭଗବାନ ଯେ ନିରଙ୍କୁଶ ପରମ ପୁରୁଷ ଏହାର ଦିବାଜ୍ଞାନ, ମାୟା ବିଜ୍ଞାନ ଭଗବାନଙ୍କର ବାହ୍ୟଶକ୍ତିର ବିଶ୍ଳେଷଣାତ୍ମକ ଜ୍ଞାନ, ସାଧନ ଭକ୍ତି- ଲକ୍ଷ୍ୟପ୍ରାପ୍ତି ପାଇଁ ଉପାୟ ଏବଂ ପ୍ରେମ ନିରଙ୍କୁଶ ଯାହା ସାଫଲ୍ୟ ଅର୍ଜନର ଉପାୟ । ଏହି ଚାରି ଉପାଦାନ ପଦ୍ମପୁଷ୍ଟ ପରି ବୈଷବ ଧର୍ମ ଜୀବ ହୃଦୟରେ ଅଙ୍କୁରିତ ହେଲା ।

॥ ହରେକୃଷ ॥

**ଲେଖକ ପରିଚୟ:-** ସତ୍ୟରାଜ ଦାସ, ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୂପାଦଙ୍କର ଜଣେ ଶିଷ୍ୟ, ବିଟିଜିର ଆସୋସିଏଟ୍ ଏଡିଟର୍ ଏବଂ ପ୍ରତିଷାତା ସମ୍ପାଦକ - Journal of Vaishnab Studies । ସେ ୩୦ ରୁ ଅଧିକ ଗ୍ରନ୍ଥ ରଚନା କରିଛନ୍ତି । ସେ ନ୍ୟୁୟର୍କ ନଗର ନିକଟରେ ବାସ କରନ୍ତି ।



\*

# ନଗରେ ନଗରେ ଓ ଗ୍ରାମେ ଗ୍ରାମେ



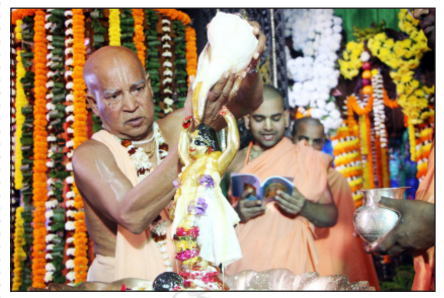
# ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଶୁଭ ଆବିର୍ଭାବ ଉତ୍ସବ ତଥା ଶ୍ରୀକୃଷ-ବଳରାମ ମନ୍ଦିରର ବାର୍ଷିକୋତ୍ସବ

ତା ୧୪.୦୨.୨୦୨୨ରିଖ (ସୋମବାର) ଦିନ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ କୃଷବଳରାମ ମନ୍ଦିର, ଇୟନ, ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ବହୁ ଆକାଙ୍ଷିତ ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କ ଶୁଭ ଆବିର୍ଭାବ ଉତ୍ସବ ବିଗତ ବର୍ଷ ଭଳି ବହୁ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ସହ ପାଳିତ ହୋଇଯାଇଛି । ପ୍ରୋକ୍ତ ଦିନ ପ୍ରାତଃ ୬ଟା ସମୟରୁ ଅଷ୍ଟପ୍ରହର ନାମଯଜ୍ଞ ଅନୁଷିତ ହୋଇ ପରଦିନ ପ୍ରାତଃ ୭ଟା ସମୟରେ ସମାହିତ ହୋଇଥିଲା ।

ପ୍ରକାଶ ଥାଉ କି ଶ୍ରୀକୃଷବଳରାମ ମନ୍ଦିର ଇୟନ୍ ଭୁବନେଶ୍ୱର ଏହି ପବିତ୍ର ତିଥିରେ ଉନ୍ନୋଚନ ହୋଇଥିଲା । ଇୟନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ବିଶେଷ କରି ବୈଷବ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏହି ଦିନଟି ବହୁ ଗୁରୁତ୍ୱପୂର୍ଷ କାରଣ ଏହି ଦିନ ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ହୋଇଥିଲା । ଏହି ଉପଲକ୍ଷେ ମନ୍ଦିରକୁ ସୁନ୍ଦର ପୃଷ୍ଟମାଳା ତଥା ଆଲୋକରେ ସଜାଯାଇଥିଲା । ଶ୍ରୀ ବିଗ୍ରହମାନଙ୍କୁ ଅତି ସୁନ୍ଦର ପୋଷାକ ତଥା ପୁଷମାଳାରେ ସଜିତ କରାଯାଇଥିଲା। ଇୟନର ଅନ୍ୟତମ ସନ୍ୟାସୀ ତଥା ଗୁରୁ ଏବଂ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କର ଅନ୍ୟତମ ପ୍ରିୟଶିଷ୍ୟ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ସୁଭଗ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ, ଶ୍ରୀନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଆବିର୍ଭାବ ତଥା ଲୀଳା ଉପରେ ଅତି ସାରଗର୍ଭକ ପ୍ରବଚନ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ। ଠିକ୍ ଦିବା ୧୨ଟା ସମୟରେ ଶ୍ରୀ ନିତ୍ୟାନନ୍ଦ ପ୍ରଭୁଙ୍କର ଭବ୍ୟ ଅଭିଷେକ ଉସବ, ଭଜନକୀର୍ଭନ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷ୍ଠିତ ହୋଇଥିଲା। ପ୍ରୋକ୍ତ ଉସବ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମରେ ମନ୍ଦିରର ଅନ୍ୟତମ ସନ୍ୟାସୀ ତଥା ଗୁରୁ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ହଳଧର ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ ମଧ୍ୟ ଉପସ୍ଥିତ ଥିଲେ। ସମୟ ଭକ୍ତମାନେ ଏହି ପବିତ୍ର ଦିନରେ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଉପବାସ ବ୍ରତ କରିଥିଲେ। ଦିବା ୧ଟା ସମୟରେ ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ ଅନୁକଳ୍ପ ପ୍ରସାଦରେ ଆପ୍ୟାୟିତ କରାଯାଇଥିଲା।

ପରବର୍ତ୍ତୀ ଦିନ ଅର୍ଥାତ୍ ୧୫ ତାରିଖ ଦିନ ପ୍ରାତଃ ୬ଟା

ସମୟରେ ମନ୍ଦିରର ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଏକ ମହାନଗର ସଂକାର୍ତ୍ତନ କାର୍ଯ୍ୟକ୍ରମ ସମଗ୍ର ଆଇଆର୍ସି ଭିଲେଜ ଅଞ୍ଚଳରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଥିଲା । ଠିକ୍ ପ୍ରାତଃ ୭ଟା ସମୟରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ ଗୌରୀନିତାଇ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ କୃଷକଳରାମ ତଥା ରାଧାକୃଷଙ୍କର ଲୀଳାଗାନ ସହ ଉତ୍ସ୍ୱସିତ କୀର୍ତ୍ତନ ହୋଇଥିଲା ଏବଂ ପରେ ପରେ ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କୃଷ ପ୍ରସାଦରେ ଆପ୍ୟାୟିତ କରାଯାଇଥିଲା ।



# ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଆବିର୍ଭାବ ତଥା ଶ୍ରୀଲ ଗୌରୀଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜଙ୍କର ତିରୋଭାବ ଉତ୍ସବ

ତାରିଖ ୨୧.୨.୨୦୨୨ (ସୋମବାର) ଦିନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣବଳରାମ ମନ୍ଦିର (ଇସ୍କନ୍) ଭୁବନେଶ୍ୱରରେ ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁରଙ୍କର ପବିତ୍ର ଆବିର୍ଭାବ ଉତ୍ସବ ତଥା ଶ୍ରୀଲ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କର ପବିତ୍ର ୨୬ତମ ତିରୋଭାବ ଉତ୍ସବ (ବିରହ ଉତ୍ସବ) ପ୍ରତିବର୍ଷ ଭଳି

a and especial color office of the color of

 ବହୁ କାର୍ଯ୍ୟକୁମ /

 ଉସ୍ଥବ ମଧ୍ୟରେ

 ଅ ନ ୁଷ୍ଠି ତ

 ହୋଇଯାଇଛି । ଏହି

 ବହୁ ଆକାଙ୍ଷିତ

 ଉସ୍ଥବ ସ୍ହୃତି ମନ୍ଦିର

 ପରିସରରେ ବହୁ

 ସାକସଜା ସହ

 ଅ ନ ୁଷ୍ଠି ତ

 ହୋଇଯାଇଛି । ପ୍ରକାଶ

 ଥାଉ କି ଶ୍ରୀଲ

ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁର ବୈଷବ କଗତର ପ୍ରାଣ ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା ଏବଂ ଭାରତ ତଥା ବିଦେଶରେ ୬୪ଟି ମନ୍ଦିର ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରି ଶ୍ରୀ ଚୈତନ୍ୟ ମହାପ୍ରଭୁଙ୍କ ପ୍ରଚାରିତ ଗୌଡ଼ୀୟ ଭକ୍ତିଧାରାକୁ ପ୍ରତିଷ୍ଠିତ କରିଯାଇଛନ୍ତି । ଏଠାରେ ପ୍ରକାଶ କରାଯାଇପାରେ ଯେ ଇସ୍କନ ପ୍ରତିଷ୍ଠାତା ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦ ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁରଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁପ୍ରେରିତ ହୋଇ ସାରା ପୃଥ୍ୱବୀ ବିଶେଷ କରି ପାଣ୍ଟାତ୍ୟ ଜଗତ ଏବଂ ଭାରତବର୍ଷରେ ଇସ୍କନ ପ୍ରତିଷ୍ଠା କରିଯାଇଛନ୍ତି ।

ସେହିଭଳି ଶ୍ରୀଲ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ଗୁରୁ ମହାରାଜ ତାଙ୍କ ଗୁରୁ ଶ୍ରୀଲ ପ୍ରଭୁପାଦଙ୍କ ଦ୍ୱାରା ଅନୁପ୍ରେରିତ ତଥା କୃପାପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀ କୃଷବଳରାମ ମନ୍ଦିର (ଇସ୍କନ୍) ପ୍ରତିଷା କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ସାରା ଓଡ଼ିଶା ସାରା ଭାରତ ତଥା ବିଦେଶ ମାଟିରେ ବୈଷବଧର୍ମ ପ୍ରଚାର କରିଯାଇଛନ୍ତି । ପ୍ରୋକ୍ତ ଉହ୍ସବରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ସୂଭଗ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଭକ୍ତିପ୍ରାଣ ଗୋପିନାଥ ସ୍ୱାମୀ ମହାରାଜ, ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ହଳଧର ସ୍ୱାମୀ

ମହାରାଜ ତଥା ଅନେକ ଭକ୍ତ ଯୋଗଦେଇ ଶ୍ରୀଲ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁର ଏବଂ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀଙ୍କର ଗୁଣ କୀର୍ତ୍ତନ କରିଥିଲେ। ପ୍ରକାଶ ଥାଉ କି ଶ୍ରୀଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କର ଏ ବର୍ଷ ୨୬ତମ ପବିତ୍ର ତିରୋଭାବ ଉସ୍ଥବ। ପ୍ରୋକ୍ତ ଉସ୍ଥବ ଉପଲକ୍ଷେ ଗୁରୁଦେବଙ୍କ ସ୍କୃତି ଉଦ୍ଦେଶ୍ୟରେ ୨୬ଟି ପ୍ରଜ୍ୱଳିତ ଦୀପ ଭକ୍ତମାନେ ଅର୍ପଣ କରିଥିଲେ। ଏହି ଉସ୍ଥବ ଅବସରରେ ଶ୍ରୀଲ ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କର ଇଂରାଜୀ

ପୃଞ୍ଚଳ - The worship of Sri Gurua ହିନ୍ଦୀରେ ଅନ୍ତୀ ବାଦ୍ୟକ ଶ୍ରୀଗୁରୁ ବନ୍ଦନା ଏହି ଉହନରେ ଶ୍ରୀଶ୍ରୀମଦ୍ ଭକ୍ତିସିଦ୍ଧାନ୍ତ ସରସ୍ୱତୀ ଠାକୁର ତଥା ଶ୍ରୀଶ୍ରମଦ୍ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ୍ର ସ୍ୱାମୀ ଗୁରୁ



ମହାରାଜଙ୍କୁ ଅର୍ପଣ କରାଯାଇଥିଲା ।

ଠିକ୍ ମଧ୍ୟାହ୍ନ ୧୨ଟା ସମୟରେ ଶ୍ରୀ ଶ୍ରୀମଦ୍ ଗୌରଗୋବିନ୍ଦ ସ୍ୱାମୀ ଗୁରୁ ମହାରାଜଙ୍କର ଶ୍ରୀବିଗ୍ରହଙ୍କର ଅଭିଷେକ ଉସ୍କବ ଭଜନକୀର୍ଭନ ମଧ୍ୟରେ ଅନୁଷିତ ହୋଇଯାଇଥିଲା।

ଶେଷରେ ଉପସ୍ଥିତ ଭକ୍ତମାନଙ୍କୁ କୃଷ ପ୍ରସାଦରେ ଆପ୍ୟାୟିତ କରାଯାଇ ଉସ୍ତବଟିର ପ୍ରଥମ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ସାଙ୍ଗ ହୋଇଥିଲା। ସନ୍ଧ୍ୟା ୭ଟା ସମୟରେ ଦ୍ୱିତୀୟ ପର୍ଯ୍ୟାୟ ଉସ୍ତବରେ ଭକ୍ତମାନେ ଯୋଗଦେଇ ଗୁରୁଦେବଙ୍କର ଗୁଣକୀର୍ତ୍ତନ କରିଥିଲେ। ହରେକୃଷ ।

# ନାହଂ ତିଷ୍ଠାମି ବୈକୁଣ୍ଡେ

ପ୍ରୀତିର ସହଜ ପ୍ରଭାବ ନୀତିର କଠୋର ବନ୍ଧନକୁ ଲଙ୍ଘନ କରିବା—ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଆଦୌ ସୟବ ନଥିଲା । ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ମନରେ ବହୁତ ଜଟିଳ ପ୍ରଶ୍ନ–ଯାହାର ଉତ୍ତର ପ୍ରାସ୍ତି ଏତେ ସହଜ ନୁହେଁ—ଦ୍ୱୟ୍ୱାତୀତର ଦ୍ୱ୍ୟୁ ! ଶୋକାତୀତର ଶୋକ ! ପୂର୍ଣ୍ଣାନନ୍ଦର ବିଳାପ ! ଭଗବାନଙ୍କର ଭକ୍ତବିରହ— ଏହାହିଁ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟର ଘନିଭୂତ ମୂର୍ତ୍ତି ।

### ପ୍ରସ୍ତୁତି: ସମାହନ ଦାସ

**6**13

କୃଷଙ୍କର ଆଦେଶକୁ ଶିରୋଧାର୍ଯ୍ୟ କରି ଉଦ୍ଧବ ବ୍ରଜଯିବା ପାଇଁ ପ୍ରସ୍ତୁତ ହୋଇଗଲେ । ସଖା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ଅଙ୍ଗ ସ୍ପର୍ଶକରି ଶ୍ରୀଉଦ୍ଧବ

କହିଲେ — ଡୁମେ ଯନ୍ତୀ ଏବଂ ମୁଁ ଯନ୍ତ । ଯନ୍ତୀ ଯେପରି ନିଜର ଇଚ୍ଛା ଅନୁସାରେ ଯନ୍ତରେ ସ୍ୱର ଉତ୍ପନ୍ନ କରିପାରେ ଡୁମେ ସେହିପରି ମୋଦ୍ୱାରା ନିଜର ଅଭିଷ୍ଟ କାର୍ଯ୍ୟ ସମ୍ପାଦନ କରିପାର । ଏହାପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ସଙ୍ଗରେ ନେଇ ଭାଇ ବଳରାମଙ୍କ ନିକଟକୁ ଗଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣ ନିଜର ଅଗ୍ରଜ ବଳରାମଙ୍କୁ କହିଲେ ମୋର ସନ୍ଦେଶ ନେଇ ଉଦ୍ଧବ ବ୍ରଜକୁ ଯାଉଛନ୍ତି । ବଳରାମ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟରେ ସନ୍ତୋଷ ପ୍ରକାଶ କଲେ ଏବଂ ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ମୟକକୁ ୟର୍ଶକରି ଆଶୀର୍ବାଦ କଲେ ।

ଏହାପରେ ଶ୍ରୀକୃଷ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ସାଥିରେ ଧରି ମାତା ରୋହିଶୀଙ୍କ ନିକଟରେ ପହଞ୍ଚ ନିକ ମନର ସଂକଳ୍ପ କଥା କହିଲେ । ବ୍ରଜର ସ୍ୱତି ଆସିଯିବାରୁ ମାତା ରୋହିଣୀଙ୍କର ମୁଖମଞ୍ଚଳ ରକ୍ତିମ ହୋଇଗଲା । ଅଶ୍ରୁପୂର୍ଣ୍ଣ ଚକ୍ଷୁ ଏବଂ ଗଦ୍ୱପଦ୍ ସ୍ୱରରେ କହିଲେ ପ୍ରତିନିଧି ପଠାଇ ମା' ଯଶୋଦାଙ୍କୁ ସାନ୍ତ୍ୱନା ଦେବୁ ପୁତ୍ର, ଏହା କ'ଣ ସୟବ ? ସବୁ କିଛି ତୁମେ ଭଲ ଭାବରେ ଜାଣ ମା'— ଏହା ଛଡ଼ା ମୋ ପାଖରେ ଅନ୍ୟ ଉପାୟ କ'ଣ ଅଛି ? ଏହା କହୁ କହୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଗଳା ବାଷ୍ପରୁଦ୍ଧ ହୋଇଗଲା । ମା' ରୋହିଶୀଙ୍କ ସନ୍ଧୁଖରେ ନତମୟକ ହୋଇ ଉଦ୍ଧବ ତାଙ୍କର ପଦରଜ ନିଜ ମୟକରେ ଲଗାଇଲେ । ମା' ରୋହିଶୀ ନତମୟକ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ସ୍ୱର୍ଶକରି ଆର୍ଶୀବାଦ କଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜ ଶରୀରର ପୂଷ୍ଟମାଳା ଏବଂ ବସ୍ତାଳାଙ୍କର ବାହାର କରି ନିଜ ଶ୍ରୀହୟରେ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ସଜାଇ

ଦେଲେ । ସଖା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ହୟ ସ୍ପର୍ଶ ପାଇ ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ଶରୀର ଆନନ୍ଦରେ ଉତ୍ତଫୁଲିତ ହୋଇ ଉଠିଲା ।

ଉଦ୍ଧବ ଆନନ୍ଦମନରେ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ବ୍ରଜକୁ ଯାଉଛନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ହୃଦୟର ଗଭୀର ପ୍ରଦେଶରେ ଦୁଃଖ ମଧ ଥିଲା, କାରଣ ଏହି କାର୍ଯ୍ୟ ପାଇଁ ତାଙ୍କୁ ମଥିରା ବାହାରେ ରହିବା ପାଇଁ ପଡ଼ିବ । ଏହାଦ୍ୱାରା ତାଙ୍କୁ ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ସେବା ସୁଖ ଏବଂ ସଙ୍ଗ ସୁଖରୁ ବଞ୍ଚତ ରହିବାକୁ ପଡ଼ିବ । ଅନ୍ତର୍ଯ୍ୟାମୀ ଶ୍ରୀକୃଷ ଉଦ୍ଧବଙ୍କର ଅନ୍ତର କଥା ଜାଣି କହିଲେ--ବ୍ରକ୍ ଯିବା ଦ୍ୱାରା ମୋ ସଙ୍ଗରୁ ବଞ୍ଚତ ହେବ ଏପରି ଚିନ୍ତା କରିବା ଠିକ୍ ନୁହେଁ। ଉଦ୍ଧବ ମୁଁ ତ ସର୍ବଦା ଅନାଦିକାଳରୁ ବ୍ରକରେ ଅଛି—ବ୍ରଜକୁ ତ୍ୟାଗକରି—**ବୃନ୍ଦାବନଂ୍ଲ ପରିତ୍ୟଜ୍ୟ**— ଅନ୍ୟ କୌଣସି ସ୍ଥାନକୁ ଗମନ କରେ ନାହିଁ। ମୁଁ ବ୍ରଜରେ ହିଁ ଅଛି—ଏଠାରେ ମୋର ଏକ ଅଂଶମାତ୍ର ରହିଛି । ତ୍ରମର ବ୍ରଜଗମନ ମୋତେ ପ୍ରାପ୍ତ କରିବା ପାଇଁ, ମୋଠାରୁ ଦ୍ରେଇ ଯିବା ପାଇଁ ନୁହେଁ । ମୋର ସେବା ବିଷୟରେ ତୁମର ଯେଉଁ ଆଶଙ୍କା ତାହା ଠିକ୍ ନୁହେଁ। ମୋର ସେବା ପ୍ରକୃତ ସେବା ନୁହେଁ । ମୋର ପ୍ରିୟଜନ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ସେବା ହିଁ ମୋର ପ୍ରକୃତ ସେବା । ତୁମେ ମୋର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ପ୍ରିୟଜନଙ୍କର ସେବା କରିବା ପାଇଁ ଯାଉଛ । ଉଦ୍ଧବ ଏହା ହିଁ ମୋ ପ୍ରତି ତୁମର ସର୍ବଶ୍ରେଷ ସେବା । ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ପ୍ରିୟ ବାକ୍ୟ ଶ୍ରବଣ କରି ଉଦ୍ଧବଙ୍କର ସମୟ ମନବେଦନା ଦ୍ରରେଇଗଲା।

ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ଇଚ୍ଛା-ପଦବ୍ରଜରେ ବ୍ରଜଗମନ କରିବେ, କାରଣ ଯାନ ଦ୍ୱାରା ତୀର୍ଥଯାତ୍ରା ଶାୟସମ୍ମତ ନୁହେଁ। କିନ୍ତୁ ପଦବ୍ରଜରେ ବ୍ରଜଯିବା ପାଇଁ ଅଧିକ ସମୟ ଲାଗିବ ଯାହା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଇଚ୍ଛା ବିରୁଦ୍ଧ । ଉଦ୍ଧବଙ୍କର ମନଭାବକୁ ଲକ୍ଷ୍ୟକରି ଶ୍ରୀକୃଷ ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ପୃଷଦେଶରେ ହୟ ସ୍ଥାପନ କରି କହିଲେ, ନା ଭାଇ ଉଦ୍ଧବ ! ତୁମକୁ ରଥରେ ବ୍ରକଯିବାକୁ ହେବ । ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ଏକ ସୁସଜିତ ରଥ ସାରଥି ସହିତ ସେଠାରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲା । କାରଣ ଯେତେବେଳ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ଶ୍ରୀକୃଷ ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ସହିତ ବାର୍ତ୍ତାଳାପ କରି ଚାଲିଥିବେ ଉଦ୍ଧବ ମଧ୍ୟ ତାଙ୍କ ସହିତ ଚାଲିଚାଲି ଯିବେ ।

ଶ୍ରୀକୃଷ ଉଦ୍ଧବଙ୍କୁ ପଚାରିଲେ—କେଉଁ ପଥରେ ବ୍ରଜକୁ ଯିବ । ବ୍ରଜଯିବା ପାଇଁ ଦୁଇଟି ପଥ ରହିଛି । ମୁଁ ଯେଉଁ ପଥରେ ଯିବା ପାଇଁ କହୁଛି--ସେହି ପଥରେ ଯାଅ, ଯାତ୍ରା ସୁଗମ ଏବଂ ଆରାମଦାୟକ ରହିବ। ଏଠାରୁ ଯମୁନାର ତୀରଦେଶରେ କିଛି ଦୂରଯିବା ପରେ ତାହାର ଉଚ୍ଚଭୂମିକୁ ତ୍ୟାଗକରି ତୀର୍ଥରାଜ ବ୍ରହ୍ମଦହ (ଅକୂରଘାଟ, ଯେଉଁଠାରେ ଅକୁର ସ୍ନାନକରିବା ସମୟରେ ପରଂବ୍ରହ୍ଲଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିଥିଲେ)କୁ ଦକ୍ଷିଣ ଭାଗରେ ରଖି ସିଧା ଚାଲିଯିବ । ଆଗରେ ଅନୃଭିକ୍ଷାସ୍ଥଳୀ ପଡ଼ିବ । ସେଠାରେ ମୁଁ ଯାଜ୍ଜିକ ବ୍ରାହ୍ଲଣମାନଙ୍କ ଠାରୁ ଅନୃଭିକ୍ଷା କରିଥିଲେ ମଧ୍ୟ ଅନୃ ମିଳିନଥିଲା । ଏଥିପାଇଁ ବ୍ରାହ୍ଲଣଗଣ ମୋର ପ୍ରିୟ ସଖାମାନଙ୍କର ଏବେ ମଧ୍ୟ ଅପ୍ରିୟଭାଜନ ଅଛନ୍ତି, ତଥାପି ସେମାନେ ପୂଜନୀୟ। ସେମାନଙ୍କ ଦ୍ୱାରରେ ରଥରଖି ସେମାନଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କରିଯିବ । କିନ୍ତୁ ଯାଜ୍ଞିକ ବ୍ରାହ୍ଲଣଙ୍କ ପତ୍ରୀଗଣ ନିରନ୍ତର ମୋର ଗୁଣକୀର୍ତ୍ତନ କରନ୍ତି ମୋର ପ୍ରିୟ ଭକ୍ତ—ଗା**ୟନ୍ତିନାଂ ମଦନ୍ନଚରିତଂ ତତ୍ର ବିପ୍ରାଙ୍ଗନାନାମ୍।"** ଯଦି ତୁମ ହୃଦୟରେ ସେମାନଙ୍କୁ ଦର୍ଶନ କରିବାର ଇଚ୍ଛା ନଥାଏ, ତାହାଲେ ମୁଁ କହିବି ତୁମର ଚକ୍ଷ୍ର ଧାରଣ ହିଁ ବୃଥା ଅଟେ**। ଆଲୋକାୟ ସୃହଯସି ଚେଦୀକ୍ଷଣୈର୍ବଞୂତଃସି ।** ତାହା ଅଶୋକ ପୁଷ୍ପବାଟିକା ଅଂଶ ବିଶେଷ । ଏହାର ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ତୁମେ ରଥ ନେଇଯିବ । ଏହି ଉଦ୍ୟାନ ମୋର କ୍ରିଡ଼ାଭୂମି। କ୍ରିଡ଼ା କରିବା ସମୟରେ ମୁଁ ଶ୍ରୀଦାମର ପୃଷ୍ଟ ଉପରେ ଚଢ଼ି ବସିଥିଲି—ଶୀଦାମାନଂ ସୁଭଗ ଡଗରୁଡ଼ୀକୃତ୍ୟ ଯତ୍ରାଧିରୁଡ଼ଃ ।। ଏହି ସାଷ୍ଟିକ ଗ୍ରାମ ଅତିକ୍ରମ କରି ମୋର ଗୋଷକ୍ରୀଡ଼ା ଭୂମିର ମଧ୍ୟ ଭାଗରେ ଯାଇଥିବା ରାଞାରେ ରଥ ନେଇଯିବ। ଏହି ଗୋଷ କ୍ରୀଡ଼ାଭୂମିରେ ଦେଖିବାକୁ ପାଇବ ଗୋପବାଳକଗଣ ବାଛୁରୀର ଲାଙ୍ଗୁଡ଼କୁ ଧରି ଏଣେତେଶେ ଦଉଡ଼ୁଛନ୍ତି। ଗୋବସାଗଣ ମଧ୍ୟ ଚତୁରତାର ସହିତ ନିଜ ଲାଙ୍ଗୁଡ଼କୁ ଛଡ଼ାଇ

ନେଇ କୁଦାମାରି ଦ୍ରୁତଗତିରେ ଦୌଡୁଛନ୍ତି। ସ୍ପଷ୍ଟିକ ଭଳି ଉଜ୍ଜ୍ୱଳ-ଧବଳ ଗୋବସାଗଣ କଅଁଳିଆ ତୃଣକୁ ଆଘ୍ରାଣ କରି ତ୍ୟାଗ କରୁଛନ୍ତି। ରଥକୁ ଛିଡ଼ାକରି କିଛି ସମୟ ସେହି ଗୋବସାମାନଙ୍କ ନିଷ୍ପାପ ଚଞ୍ଚଳତାକୁ ଦର୍ଶନ କରିବ।

ଉଦ୍ଧବ ! ସେଠାରେ କ୍ରିଡ଼ାରତ ମୋର ସଖାମାନଙ୍କୁ ଟିକେ ଧ୍ୟାନର ସହିତ ଲକ୍ଷ୍ୟ କରିବ । ସେମାନଙ୍କ ମନରେ ମୋର ବିରହଭାବ ନାହିଁ, କାରଣ ସେମାନଙ୍କ ସଖ୍ୟରସ-**ବିଶ୍ୱୟ** ପ୍ରଧାନ । ମୋ ବିଷୟରେ ସ୍କୁର୍ତ୍ତି ହେଲା ମାତ୍ରେ ସେମାନେ ମୋର ଉପସ୍ଥିତିକୁ ଅନୁଭବ କରିପାରନ୍ତି। ତୁମେ କିନ୍ତୁ ସେମାନଙ୍କ ଆବେଶକୁ ଆଘାତ କରିବାକୁ ଚେଷ୍ଟା କରିବ ନାହିଁ। କିନ୍ତୁ ମୋର ମା' ଏବଂ ଗୋପୀମାନଙ୍କର ଅନୁରାଗ ଭିନ୍ନ ପ୍ରକାରର— ଏହା **ଉତ୍କଣ୍ଠା-ପ୍ରଧାନ** । ମୁଁ ଖୁବ୍ ନିକଟରେ ୍ଥ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେମାନେ ଭାବନ୍ତି ମୁଁ ବହୁ ଦୂରରେ ଅଛି । ମୁଁ ମା' ଯଶୋଦାଙ୍କ କୋଳରେ ଥିଲେ ମଧ୍ୟ ସେ "**କାହା କୁଆଡ଼େ ଗଲା"** ବୋଲି ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ରୋଦନ କରନ୍ତି। ଏହାପରେ ଉଦ୍ଦବ-ତୁମର ରଥ ନନ୍ଦୀଶୃର ପର୍ବତର ପାଦଦେଶରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେବ । ଏହି ସମୟରେ ମୋର ସମୟ ପ୍ରିୟଜନ ଦ୍ରୁତଗତିରେ ରଥ ନିକଟକୁ ଦୌଡ଼ି ଆସିବେ, ଏହା ଚିନ୍ତାକରି କାଳେ ମୁଁ ଆସିଗଲି । **ମମାଶଙ୍କଚୟ ୟୁଟମ୍ ଉପଗତମ୍ ।** ଏହି ସମୟରେ ତୁମେ ମୋର ଭଗ୍ନ ମନୋରଥ ପ୍ରିୟଜନଙ୍କୁ ତୁମର ପରିଚୟ ଏହି ପ୍ରକାର ଦେବ– ଯଃ କାଳନ୍ଦୀବନ ବିହାରଣୋଦାମକାମକଳାବତ୍ ବୃନ୍ଦାରଣ୍ୟା ନ୍ନରପତି ପୁରଂ ଗାନ୍ଦିଜେନାପନୀତଃ । କୁର୍ବନ୍ ଦୌତ୍ୟଂ ପଣୟସଚିବୟସ୍ୟ ଗୋପେନ୍ଦ୍ରସନୋଃ। ଦେବୀନାଂ ବଃ ସପଦି ସବିଧଂ ଲଧ୍ୱବାନୁଉଦ୍ଧବୋଃସ୍ମି ॥

—ଯିଏ ଯମୁନାତଟସ୍ଥ ବନ ମଧ୍ୟରେ ନିରନ୍ତର ବିହାର କରିବାର ଇଚ୍ଛା ପୋଷଣ କରନ୍ତି, କିନ୍ତୁ ଯାହାଙ୍କୁ ଅକୂର ବ୍ରଜରୁ ମଥୁରା ନଗରୀକୁ ନେଇଯାଇଛନ୍ତି – ଏହା କହିବାଦ୍ୱାରା ଯାହାଙ୍କର ମୁଖମଣ୍ଡଳ ଦୀର୍ଘଶ୍ୱାସ ହେତୁ ଅତ୍ୟନ୍ତ ମଳିନ ହୋଇଯାଏ – ସେହି ନନ୍ଦନନ୍ଦନ ଶ୍ରୀକୃଷ୍ଣଚନ୍ଦ୍ରଙ୍କର ମୁଁ ପ୍ରଣୟସଚିବ — ମୋର ନାମ – ଉଦ୍ଧବ ଏବଂ ମୁଁ ତାଙ୍କର ଦୂତ ହୋଇ ଏଠାକୁ ଆସିଛି ।

ଉଦ୍ଧବ ! ବୃନ୍ଦାବନର ସେହି ଭ୍ରମର ଚୁୟିତ ବିଟପ ଗଣଙ୍କୁ ତୁମେ ହାତ ଉଠାଇ ଥରେ ମୋ ପ୍ରାଣଭରା ଆଶୀର୍ବାଦ ଜଣାଇବ—ଶା**ସାଶିଷାଂ ମେ ବୃନ୍ଦଂ ବୃନ୍ଦାବନବିଟପେଷୁ ।**  ଆଉ ମଧ୍ୟ ଉଚ୍ଚସ୍ୱରରେ ମୋର ନାମ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି ବ୍ରକର ଗାଭୀମାନଙ୍କୁ ସେମାନଙ୍କର କୁଶଳତା ଜିଜ୍ଞାସା କରିବ । ଏହି ସବୁ ଗାଭୀଗଣ, ନିଜର ବହାଗଣଙ୍କ ପ୍ରତି ସ୍ନେହ ତ୍ୟାଗକରି ଅଶ୍ରୁଳ ନୟନରେ ମୋ ଶରୀରକୁ ଚାଟୁଥାନ୍ତି । ସେହି ମାତୃସ୍ୱରୂପା ଗାଭୀମାନଙ୍କୁ ମୋର ପ୍ରଣାମ ନିବେଦନ କରିବ । ବ୍ରହ୍ମା ଯେତେବେଳେ ଗୋବହାମାନଙ୍କୁ ଚୋରିକରି ନେଇ ଯାଇଥିଲେ—ମୁଁ ଗୋଟିଏ ବର୍ଷ ସେମାନଙ୍କର ୟନ୍ୟାମୃତ ପାନ କରିଛି—ୟନ୍ୟଂ ଯାସାଂ ମଥୁରଧ୍ୟଂବହରଂ ବହଳାନାମ୍ ।

ଉଦ୍ଧବ! ନନ୍ଦବାବାଙ୍କ ପଦଯୁଗଳକୁ ଧରି "ନାମଗ୍ରାହଂ ମମ"— ମୋର ନାମକୁ ଉଚ୍ଚାରଣ କରି କୃଷ ଆପଣଙ୍କୁ ପ୍ରଣାମ କଣାଉଛି – ଏହା କହି ଯଥାଯଥ ଭାବରେ ତାଙ୍କର ବନ୍ଦନା କରିବ। ଆୟ ବିନା (କୃଷ – ବଳରାମ) ତାଙ୍କୁ ଯେତେବେଳେ ବ୍ରଜ ଫେରିଯିବା ପାଇଁ କହିଲି — ସେତେବେଳର ତାଙ୍କର ବେଦନାଭରା ମୁଖ ମଣ୍ଡଳକୁ ମନେପକାଇ ମୋର ହୃଦୟ ଫାଟିଯାଉଛି।

ହେ ଉଦ୍ଧବ! ମୋ ମା' ଯଶୋଦା ନିଜ ଅନ୍ତରସ୍ଥିତ ଚିନ୍ତାଅଗ୍ନି ଦ୍ୱାରା ଜଳିଜଳି ଅତ୍ୟନ୍ତ କ୍ଷୀଣା ମଳିନ ବଦନା ହୋଇଯାଇଛନ୍ତି–ମୋର ନାମକୁ ଉଲ୍ଲେଖ କରି ତାଙ୍କର ପଦ ବନ୍ଦନା କରିବ । ମୋର ବିରହରେ ସେ ନିରନ୍ତର ବିଳାପ କରିବା ସଙ୍ଗେ ସଙ୍ଗେ ମଥୁରା ରାଜପଥ ଉପରେ ସର୍ବଦା ଦୃଷ୍ଟି ନିବଦ୍ଧ କରି ବସିରହିଛନ୍ତି—ଏହି ଆଶାରେ କାଳେ ମୁଁ ପୁନଃ ବ୍ରଜକୁ ଫେରିଆସିବି। ମା ଯଶୋଦାଙ୍କ ବସାଞ୍ଚଳ ନିଜ ଚକ୍ଷୁର ବିରହ ଅଶ୍ରୁରେ ଭିଜିଯାଇଛି—ଏକଥା କହୁ କହୁ ବ୍ରଜବିହାରୀ ଶ୍ରୀ ଶ୍ୟାମସୁନ୍ଦରଙ୍କର ଚକ୍ଷୁ ମଧ୍ୟ ଲୋତକ ପୂର୍ତ୍ତ ହୋଇଗଲା । କଣ୍ଠ ବାଷ୍ପରୁଦ୍ଧ ହୋଇଗଲା । ଅତ୍ୟନ୍ତ କଷରେ ଧୈର୍ଯ୍ୟ ଧାରଣ କରି ଶ୍ରୀକୃଷ ଶେଷରେ ଯେଉଁ ପଂକ୍ତିଗୁଡ଼ିକ କହିଲେ ତାହା ଥିଲା ଅତ୍ୟନ୍ତ ମର୍ମାନ୍ତିକ-ହୃଦୟ ବିଦାରକ । ଏହି ପଂକ୍ତିଗୁଡ଼ିକ ଭକ୍ତି ରାଜ୍ୟର ଦୃଷ୍ପାପ୍ୟ ରତୃ ସଦୂଶ। ହେ ଉଦ୍ଧବ! ଗ୍ରୀଷ୍ଟ୍ରରତ୍ରରେ ସରୋବରର ଜଳ ଶୁଖୁଯାଏ । ସେଠାରେ ଆଶ୍ରୟ ନେଇଥିବା କୁର୍ମ–କଇଁଚ ସକଳ କାଦୃଅ ତଳେ ଆଶ୍ରୟ ନେଇ କୌଣସି ପ୍ରକାର ଜୀବନ ଧାରଣ କରତ୍ତି—ଏହି ଆଶାରେ ଯେ ବର୍ଷାରତୁ ନିଷ୍ଟିତ ଆସିବ। ମୋର ବିରହ ହିଁ ବ୍ରଜ ପାଇଁ ପ୍ରବଳ ଗ୍ରୀଷ୍ମ ସ୍ୱରୂପ—ଗୋପୀ– ସରୋବରର ଜଳ ମୋର ବିରହ ତାପରେ ଶୁଖିଯାଇଛି।

ସେମାନଙ୍କର ପ୍ରାଣ-କୂର୍ମି କୌଣସି ପ୍ରକାରରେ "**ମୁଁ ଆସିବି**" କେବଳ ଏହି ଆଶା-କଦିମକୁ ଆଶ୍ରୟ କରି ବଞ୍ଚରହିଛି। "ଯାସାମାଶାମୃଦମ ନୁସୃତାଃ ପ୍ରାଣକୃମାବସତି।" ସେମାନେ କୌଣସି ପ୍ରକାରରେ ଜୀବନ ଧାରଣ କରିଛନ୍ତି। ଏହା ବର୍ତ୍ତନା କରିବା ପାଇଁ ଯୋଗ୍ୟ ଶବ୍ଦ ମୋ ଭାଷା ଭ୍ଞାରରେ ନାହିଁ। କହୁ କହୁ ତୀବ୍ର ବିରହତାପରେ ବ୍ରଜସୁନ୍ଦର ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ତପୃଅଶ୍ର ମଧ୍ୟ ଶୁଖ୍ଗଲେ । ତାଙ୍କର ଗତି ସ୍ଥିର ହୋଇଗଲା--ସେ ସେଠାରେ ଚିତ୍ରବତ ଛିଡ଼ା ହୋଇଗଲେ। ତାଙ୍କର ବର୍ଷଣଉନ୍ମୁଖ ମେଘସଦୃଶ ମୁଖମଣ୍ଡଳକୁ ଦେଖି ଉଦ୍ଧବ ମଧ୍ୟ ବିଚଳିତ ହୋଇ ଅନ୍ୟ ଉପାୟ ନ ପାଇ ରଥ ଉପରକୁ ଚଢ଼ିଗଲେ। ରଥ ବ୍ରଜ ଅଭିମୁଖେ ଚାଳିବା ଆରୟକଲା। ଉଦ୍ଧବ ଚିନ୍ତା କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ--ଯେଉଁମାନଙ୍କ ପାଇଁ ସ୍ୱୟଂ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏତେ କାତର, ସେଇ ବ୍ରଜଜନ କେତେ ପ୍ରେମମୟ ହୋଇ ନ ଥିବେ ! ସେମାନଙ୍କ ପ୍ରତି ଶାନ୍ତ୍ୱନା ବାକ୍ୟ ଉଚ୍ଚାରଣ କରିବାର ଶକ୍ତି କ'ଣ ମୋ ପାଖରେ ଅଛି। ପୁନଃ ଚିନ୍ତାକରିବାକୁ ଲାଗିଲେ--ନିର୍ଣ୍ଣିତ ମୋ ପାଖରେ ଅଛି--ମୋତେ ଏହାର ଯୋଗ୍ୟ ମନେ କରି ତ ସେ ମୋତେ ବ୍ରଜ ପ୍ରେରଣ କରିଛନ୍ତି । ଉଦ୍ଧବ ବାରୟାର ଦୃଷି ଫେରାଇ ରାଜପଥ ଉପରେ ଦ୍ୟାୟମାନ ନିଜ ସଖା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କର ଅଶ୍ରୁପୂର୍ଣ୍ଣ ଶ୍ରୀମୁଖକୁ ନିରୀକ୍ଷଣ କରିବାକୁ ଲାଗିଲେ । ଶ୍ରୀକୃଷ ନିଜର ଅଶ୍ରୁପୂର୍ଷ ନୟନରେ ବ୍ରଜଗାମୀ ଉଦ୍ଧବଙ୍କର ରଥକୁ ଦେଖୁଥାନ୍ତି, ଯେତେ ପର୍ଯ୍ୟନ୍ତ ରଥର ଧୃଜା ଦେଖାଯାଉଥିଲା—ଇଚ୍ଛା ହେଉଥିଲା ଦଉଡ଼ିଯାଇ ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ସହିତ ଚାଲିଯାନ୍ତି କି, କିନ୍ତୁ ଏହା ସୟବ ନଥିଲା । ପ୍ରୀତିର ସହଜ ପ୍ରଭାବ ନୀତିର କଠୋର ବନ୍ଧନକୁ ଲଙ୍ଘନ କରିବା ଶ୍ରୀକୃଷଙ୍କ ପକ୍ଷରେ ଆଦୌ ସୟବ ନଥିଲା । ଉଦ୍ଧବଙ୍କ ମନରେ ବହୁତ ଜଟିଳ ପ୍ରଶ୍ମ–ଯାହାର ଉତ୍ତର ପ୍ରାପ୍ତି ଏତେ ସହଜ ନୁହେଁ---ଦ୍ୱନ୍ଦାତୀତର ଦ୍ୱନ୍ଦ୍ । ଶୋକାତୀତର ଶୋକ ! ପୂର୍ଣ୍ଣାନନ୍ଦର ବିଳାପ ! ଭଗବାନଙ୍କର ଭକ୍ତବିରହ ! ଏହାହିଁ ମାଧୁର୍ଯ୍ୟର ଘନିଭୂତ ମୂର୍ତ୍ତି । ଗୋଲକ ବିହାରୀ ଗୋଲକରେ ନିଜକୁ ସ୍ଥିର ରଖିପାରନ୍ତି ନାହିଁ। ଭକ୍ତ ଆମି ବାନ୍ଧିଆଛେ ହୃଦୟ ଭିତରେ ।

ନାହଂ ତିଷାମି ବୈକୁଣ୍ଡେ ଯୋଗିନାଂ ହୃଦୟେ ନ ଚ ମଦ୍ ଭକ୍ତ ଯତ୍ ଗାୟନ୍ତି ତତ୍ର ତିଷାମି ନାରଦ ॥

॥ ହରିବୋଲ ॥

ସୁଦର୍ଶନଚକ୍ର- ବିଷ୍ଟୁଙ୍କ ଅୟର ନାମ ସୁଦର୍ଶନଚକୁ । ବିଷ୍ଟୁ ମହିରର ଚୂଡ଼ାରେ ଏହି ଚକୁର ଧାତୁମୟ ମୂର୍ଭି ବିରାଜମାନ କରତି । ପୁରୀର ଶ୍ରୀଜଗନ୍ନାଥ ମହିରରେ ଜଗନ୍ନାଥ-ବଳଭଦ୍ର- ସୁଭଦ୍ରାଙ୍କ ସହ ଏ ସୁଦର୍ଶନ ଚକୁ ବିରାଜିତ ଏବଂ ପୂଜିତ ହେଉଛଡି । ଚତୁର୍ଭୁଜଧାରୀ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍ଟୁ ଗୋଟିଏ ହୟରେ ସର୍ବଦା ଏହି ଚକୁକୁ ଧାରଣ ଦୃଷ୍ଟ ଦଳନ ଓ ଶିଷ୍ଟ ପାଳନ କରିଥାଆଡି । ଅଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏହା କାଳସ୍ୱରୂପ ଏବଂ

କରଡି । ଏହା ଦ୍ୱାରା ସେ ଭକ୍ତମାନଙ୍କ ପାଇଁ ଏ ସୁଦର୍ଶନସ୍କରପ । ଏ ଚକ୍ରର ସୃଷ୍ଟି ସଂପର୍କରେ ଏକ ପୌରାଣିକ ଗାଥା ରହିଛି । ଶିବଜୀଙ୍କ ଆଦେଶ ଅନୁସାରେ ବିଶ୍ୱକର୍ମା ସମୟ ଦେବତାମାନଙ୍କର ତେଳରୁ ଶକ୍ତି ସଂଗ୍ରହ କରି ଏହି ଅସ ତିଆରି ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍ଣଙ୍କୁ ଅସ୍ତର ବିନାଶାର୍ଥେ ପ୍ରଦାନ କରିଥିଲେ । ବାମନ କରିଥିଲେ । ଏହି ଚକୁକୁ ଶିବଳୀ ଶ୍ରୀଦାମ ନାମରେ ଗୋଟିଏ ଦୂର୍ଦ୍ଦାନ୍ତ ଅସୁର ଥିଲା । ସେ ତପ ବଳରେ ପୁରାଣରେ କଥା ରହିଛି- ପୂର୍ବେ ବଳୀୟାନ ହୋଇ ନିଶାଚର ବୃତ୍ତି ଅବଲୟନ କରି ଲୋକମାନଙ୍କର ଧନ ସଂପଦାଦି ଲୁଟି ନେଉଥିଲା । ଶେଷରେ ସେହି ଶ୍ରୀଦାମ ଅସୁର ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍କୁଙ୍କର କୌୟୁଭମଣି ଓ ଶ୍ରୀବସଙ୍କୁ ହରଣ କରିବା ପାଇଁ ଅପଚେଷ। କଲା । ବିଷ୍ଣୁ ସେହି ଅସୁରର ଅଭିପ୍ରାୟ ଜାଣିପାରି ତାକୁ ସଂହାର କରିବା ପାଇଁ ଇଚ୍ଛା କରି ଶିବଜୀଙ୍କ ନିକଟରେ ଉପସ୍ଥିତ ହେଲେ । ଶିବଜୀ ବିଶ୍କମୀ ପ୍ଦର ସେହି ସୁଦର୍ଶନଚକୁକୁ ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍ଟଙ୍କୁ ପ୍ରଦାନ କଲେ । ଶିବଳୀ କହିଲେ- ହେ କେଶବ ! ଏହି ଚକ୍ରରେ ସର୍ବଦା ବାୟୁ, ଅଗ୍ନି, ବରୁଣ, ଇନ୍, ପୂଳାପଡିଗଣ, ଧ୍ୱନତ୍ତରି ଓ ତପସ୍ୟାଦି ଅଧିଷାନ କରିଛନ୍ତି । ଏହି ଅସ ହେବ ନାହିଁ । ଏହା ବିଶ୍ୱ ବ୍ରହ୍ମାଣ୍ଡର ସର୍ବାପେକ୍ଷା ଅଧିକ କେବେ ହେଲେ ବ୍ୟର୍ଥ ଫଳପୁଦ ଓ ଅମୋଘ ଅସ । ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍ଣ ଏହି ଚକ୍ଲ ପ୍ରାପ୍ତ ହୋଇ ଏହାର ଶକ୍ତି ପରୀକ୍ଷା କରିବା ପାଇଁ ପ୍ରଥମେ ଶିବଳୀଙ୍କ ଉପରେ ପ୍ରୟୋଗ କଲେ । ଏହି ଚଳ ପହାରରେ ଶିବଜୀଙ୍କ ଶରୀର ତିନିଖଣ୍ଡରେ ଏଥିରେ ଶିବଳୀ ପ୍ରସନ୍ନ ହୋଇ ଭଗବାନ ବିଭକ୍ତ ହେଲା । ବିଷ୍ଟୁଙ୍କୁ ସ୍କୃତି କଲେ ଏହାପରେ ଏହି ସ୍ୱଦର୍ଶ ନଟକ୍ ଲାଭକରି ଭଗବାନ ବିଷ୍ଣୁ ଗରୁଡ଼ ପୃଷରେ ବସି ସ୍ରଗିରିକ୍ ପ୍ରସ୍ଥାନ କଲେ ଏବଂ ଚଳୁ ପ୍ରହାରରେ ଶ୍ରୀଦାମକୁ ନିହତ କଲେ ।

ବୈଦିକ ସାହିତ୍ୟରୁ

ଣା=ଅଜଣା

ଏହି ଚକ୍ରର ବାରଗୋଟି ଅରରେ ବାର ମାସ, ଛଅ ଉତୁ, ତ୍ୱାଦଶ ରାଶି ସର୍ବଦା ଅବସ୍ଥାନ କରୁଛନ୍ତି । ଅର୍ଥାତ୍– ଏହା ସ୍ୱୟଂ କାଳସ୍ୱରୂପ, ଯାହା ଭଗବାନ ଶ୍ରୀବିଷ୍କୁଙ୍କ ନିୟନ୍ତଣରେ ରହିଛି । ଭଗବାନ ଶ୍ରୀକୃଷ ଏହି ଚକ୍ର ଦ୍ୱାରା ଶିଶୁପାଳକୁ ବଧ କରିଥିଲେ । ହରିବୋଲ ।

